Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 70 (1987)

Heft: 4

Artikel: Die Hexenverfolgung

Autor: Schmidt, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-413388

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-413388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Hexenverfolgung

«Eine Zauberin sollst Du nicht am Leben lassen».
2. Mose 22,17

Inquisition, Ketzerverbrennung und
Hexenverfolgung waren die Ereig-
nisse, die einen der grausamsten
Zeitabschnitte unseres Mittelalters
pragten und zu schwersten Anklagen
gegen die Religion der Liebe gefhrt
haben. Die Schatzungen, wie viele
Hexen vom 13. bis 18. Jahrhundert
wirklich verbrannt worden sind, ge-
hen weit auseinander. Sie schwan-
ken zwischen einer Million und fiunf
Millionen. Unter den Opfern waren
auch Manner, sogar Geistliche.
Geht man davon aus, dass es damals
in Europa etwa 100 000 Dorfer und
Stadte gab und in jedem Ort alle 10
Jahre nur eine Hexe verbrannt
wurde, ergibt dies 1 Million Men-
schen alle 100 Jahre und 5 Millionen
fur 5 Jahrhunderte. Geht man von
nur 50 000 Orten aus, halbiert sich
natUrlich die Zahl der Opfer. Das ist
zwar nur ein Zahlenspiel, aber der
Gedanke ist trotzdem unheimlich.

Wer waren eigentlich die
Hexen?

Das deutsche Wort leitet sich ab vom
germanischen Hagdise — Hegese —
Hexe. Hagdisen waren Frauen, die
besondere Heilkrafte besassen. Un-
ter dieser Bezeichnung sind auch die

26

Zauberinnen und Seherinnen einzu-
reihen. Sie alle haben ihren letzten
Ursprung in den mutterrechtlichen
Kulturen und in einer Urreligion, die
mit verschiedenen Brauchen magi-
sche Verbindung zur Erde pflegten

‘und der ein uralter Erdmutter-Kult

zugrunde lag. Es wimmelte von guten
und boésen Geistern und Damonen.
Noch im Mittelalter glaubten die
meisten Kirchenvater, dass die ge-
samte Natur von Teufeln verseucht
sei. Der Glaube an den Satan, als
Prinzip des Bosen, besteht noch
heute.

Als im romischen Reich das Christen-

tum zur Staatsreligion erhoben
-"r—_—.—v__ K =l
el —
S 4 = \
\,§: p, - T
. )
S LN . M
./. \
D "\‘l v
. !
\ N 3
3
===

wurde, verschwanden die heidni-
schen Erdmutter-Weihebilder und
der alte Glaube. Die «Saligen» und
«Nachtfrauen» hausten verborgenin
Waldern und Hohlen, wirkten aber
weiter als Heilerinnen, meist auch als
Hebamme. Eine Hebamme war fast
wie eine Priesterin, die das Neuge-
borene den Machten der Erde vor-
stellte und weihte. Fast 10 Prozent
der denunzierten Frauen sollen nach
Urteilen von Erforschern des Hexen-
wesens Hebammen gewesen sein.
«Niemand schadet dem katholi-
schen Glauben mehr als die Hebam-
men...» heisst es in dem 1487 er-
schienenen «Hexenhammer». Das
bodenstandige Volks- und Brauch-
tum hat sich in vielen Alpentalern
lange erhalten. Besonders die Bader
standen einst im Mittelpunkt der
volkstimlichen Heilkunst und blie-
ben es fast bis in die Gegenwart. Ge-
rade im Badewesen lebte eine sin-
nenfrohe Volksstruktur weiter. Man
tanzte auch, oft nackt, wie man ba-
dete, des Nachts mit Musik und Ge-
sang. Es sind die Brauche der Wal-
purgisnacht, die fast in ganz Europa
in Relikten erhalten geblieben sind.
Aus diesem «teuflischen» Bild schu-
fen sich die aberglaubischen Sitten-
richter das Zerrbild des «Hexensab-
bats». In den Visionen der Schama-
nen (Zauberpriester) spielte das illu-
siondre Erlebnis des Fluges eine
grosse Rolle. Der Flug durch die Luft
zu den Anbetungs- und Versamm-
lungsplatzen der Hexenberge war
ein Hauptanklagepunkt bei den He-
xenprozessen. Durch das Einreiben
mit einer «Hexensalbe» auf Korper
oder Fluggerate (Besen, Ofengabel,
Bank) fielen die Frauen in Tiefschlag

i,

|
2 = EN )
3 ' LN = i 8\ M| ‘
7 B ) ~’ liy

——
-~
’

)

(0




und traumten dann, sie flégen durcn
die Luft. Die Salbe bestand aus vie-
len, meist giftigen Krautern.

Was waren die Grinde des
Hexenwahns?

Da das Wesen Gottes, der Uber die
Menschen wachte, als gut angese-
hen wurde, mussten Naturkatastro-
phen, Unwetter, Krankheiten und
Unfruchtbarkeit eben ein Werk des
Teufels und seiner Verbindeten sein.
Man verdachtigte vor allem Frauen.
Dies nicht nur wegen der Sundenfall-
geschichte'in der Bibel — hatte doch
Eva, das sundige Weib, den Mann
verfohrt und Gottes Gesetz Ubertre-
ten — sondern auch wegen anderer
Worte in der heiligen Schrift. So be-
fehlen etwa die Texte in 5. Mose
18,9—15, 3. Mose 19,26 und 20,6,
dass alle jene sterben sollen, die sich
mit Zauberinnen, Wahrsagern, Ma-
giern und Totenbeschworern einlas-
sen. Eindeutig befiehlt es 2. Mose
22,27: «Eine Zauberin sollst du nicht
am Leben lassen.» So begann mit der
Christianisierung Europas die Ver-
teufelung der Frau. Sie, die ewige Er-
neverungsquelle des Lebens, die
heilige Fuhrerin zur irdischen Un-
sterblichkeit — sie wurde die «Pforte
zur Holle», die «Verfuhrerin zur
Sinde» und die «Buhlerin des Teu-
fels». Im Namen des Erlésers wurde
unter der orientalisch-paulinischen

Wetterhexen beim Herbeirufen von

Hagel-Unwetter. Holzschnitt aus
zwei verschiedenen Ausgaben von
Molitor(is) «De laniis» usw., 1489
bzw. 1508.

Zwangsjacke ihre Eigenstandigkeit
und ihre innere Freiheit brutal zer-
brochen. (Hunke 4)

Das grosse Schlachten

Merkwirdigist nur, dass die Wunder
Jesu, seine Heilungen, Teufelsaus-
treibungen und Totenerweckungen
anders bewertet und eingestuft wur-
den; sind es doch die klassischen
Wunder aus dem Repertoire eines
Zauberers und Magiers. lhm verhal-
fen sie zur Gottlichkeit, den «Hexen»
zum Scheiterhaufen.

Gregor IX., der von 1227 bis 1241
das Pontifikat innehatte, gab als er-
ster Papst den Befehl zur Hexenver-
folgung. Unter ihm kam es in der Ge-
gend von Trier zum ersten Hexen-
prozess. Die offizielle kirchliche Be-
glaubigung erhielt der Hexenwahn
unter Papst Innocenz VIII. in der Bulle
«Summis desiderantes affectibus»,
der «Hexenbulle» vom 5. Dezember
1484. 1487 erschien auf sein Betrei-
ben der «Hexenhammer» (Malleus
maleficorum) der Inquisitoren und
Dominikanermonche Jakob Spren-
ger und Heinrich Institoris.!) Es war
das «Handbuch» zur Hexenverfol-
gung. Darin ist die allgemeine kirch-
lich-theologische Auffassung der
damaligen Zeit zum Problem der He-
xerei zusammengefasst und durch
Zitate aus der Bibel und den Schriften
der Kirchenvater und Scholastiker
erhartet worden.

Es wurde zum firchterlichsten Instru-
ment der Hexenverfolgung: Nun be-
gann das grosse Schlachten. Jeder
konnte jeden als Hexe anzeigen, ja,
dies war sogar Pflicht! Da man die
Gefolterten auch zwang, Namen von

«Mitwissern» zu nennen, entstand
ein wahrer Teufelskreis der Verfol-
gung — ein perpetuum mobile des
Todes. Auch die Reformation dn-
derte daran nichts. Martin Luther war
gleichermassen vom Hexenwahn
besessen, predigte gegen das Baden
im Freien — weil der Satan sich in
Waldern und Flissen herumtreibe —
und gegen die «Wechselbalge» und
«Kilkrépfe», die man der Vereini-
gung von Teufeln und Hexen zu-
schrieb. Im protestantischen Schwe-
den wurden Hexen auch aufgrund
von Anzeigen von Kindern hinge-
richtet.

Die Stimmen, die gegen die Hexen-
verfolgung protestierten, waren
sparlich. Der erste war der Arzt Jo-
hann Weyer, dessen Schrift «De
praestigiis daemonum» 1563 er-
schien und worin er in warmherziger
Weise die Hexen verteidigte. Sie
wurde von der Kirche sofort auf den
Index gesetzt. Weyers Nachfolger
waren die Jesuiten Tanner und der
Dichter Friedrich Spee. Spee gab
1631 die Schrift «Cautio criminalis» 2)
anonym heraus. Er schrieb sie aus
der Erfahrung des Leidens Unschul-
diger, denen er als Beichtvater be-
gegnete. Er verurteilte darin aber nur
die Behandlung der Hexen, leugnete
jedoch nicht deren Existenz. Im aus-
gehenden 17. Jahrhundert publi-
zierte der hollandische reformierte
Geistliche Balthasar Bekker das
Buch «De Betoverde Weereld» (Die
bezauberte Welt), in dem er sich ge-
gen den Hexenwahn der Kirche wen-
dete. Eine Synode enthob ihn seines
Amtes und schloss ihn vom Abend-
mahl aus.

Der letzte Hexenprozess

Diese Bicher und Schriften hatten
leider wenig direkte Auswirkungen.
Erst im Zeitalter der Aufklarung
wurde der Not der Hexen und Ketzer
ein Ende gemacht. Friedrich der
Grosse verbot als erster in Preussen
das Foltern. In Berlin kam es 1728
zum letzten Hexenprozess, in Bayern
1775. Die letzte angebliche Hexe in
Europa verbrannte man 1782 in Gla-
rus.

Der Glaube an Teufel und Damonen
ist aber noch nicht erloschen. Von
den noch immer betriebenen Exor-

27 .



zismen abgesehen, bedient sich der
christliche Fetischismus noch vieler
Zauberspriche und -brduche zu de-
ren Abwehr: Kreuzzeichen, geweihte
Kerzen, Weihwasser, das Bestrei-
chen mit Asche, verschiedene Glok-
ken oder Spriche bei der Taufe eines
Neugeborenen (damitder Teufel aus

ihm ausfahre). In England gibt es den”

«Bund der Wiccas» (v. altengl. «wic-
cian» — wiches — Hexen). Er soll eine
uralte Religion besitzen, die in ihren
(geheimen) Kulten die «Grosse Mut-
ter» verehrt und auf magische Weise
ein Sammeln der «Kraft», der «Vital-
energie des Kosmos» lehrt3) Auch in
Amerika gibt es Binde «neuer He-
xen».

Die Erinnerung an diese furchtbare
Zeit hat sich sogar im deutschen
Wortschatz  erhalten:  «Verhext»,
«Hexenjagd», wie «am Spiess
schreien», wie «gerdadert sein», je-
manden «brandmarken» oder «ein
heisses Eisen» anpacken.

Es war eine Zeit, die alle Abgrinde
der menschlichen Seele offenbar
machte. Die Lehre, die wir daraus
ziehen sollten, ist, dass man niemals
Menschen wegen ihrer Religion,
ihrer Rasse, Ansichten oder politi-
scher Meinung verfolgen sollte:
Doch das bleibt wahrscheinlich ein
Traum. Rudolf Schmidt

Literaturhinweise: V) dtv Nr.2162,1982 (in
der Ubersetzung von J. W. R. Schmidt von
1906). )

2 dtv Nr. 2171, 1982 (in der Ubertragung
von J. F. Ritter von 1939).

3) Hilde Schmolzer, «Phdnomen Hexen»,
Herold, 1986.

(Die angegebenen Bicher informieren
eingehend Uber eines der dunkelsten Ka-
pitel der europaischen Geschichte. 1 und
2 sind noch nicht vergriffen. 3 hat ausser-
dem eine umfangreiche Literaturan-
gabe).

4 Siegrid Hunke, «Am Anfang waren
Mann und Frau», 1980 (S. 187-210).

Die Zubereitung der Hexensalbe.
Holzschnitt von Hans Baldung, um
1510. '

Christlicher Osterglaube

Wahrend Ostern bei den indoger-
manischen Volkern immer das Fest
der Wiedergeburt der Sonne war, ihr
Sieg Uber Nacht und Kalte, hat es das
aufkommende Christentum in die
Passion und Auferstehung Jesu um-
funktioniert. Es hat jedoch manche
der jahrtausendalten Vorstellungen,
Mythen und Kulte in seinen Fetischis-
mus aufgenommen, umgedeutet und
durch andere Feste Uberdeckt. So
wurde aus dem Fest der Winterson-
nenwende «Weihnachten» und aus
dem Frihlingsfest der Tag- und
Nachtgleiche «Ostern». Die alte hei-
lige Handlung von Tod und Auferste-
hung des Jahresgottes (die Vegeta-
tionsmythen) wiederholte sich im Le-
ben und Sterben Jesu-Christi.

Die ergreifende Leidensgeschichte
in den Evangelien ist trotz vieler Wi-
derspriche und historischer IrrtUmer
ein literarisches Meisterwerk. Von
den  geschilderten  «Wundern»
konnte aber hochstens die Finsternis
historisch sein. Es kommt nur auf die
Richtigkeit der biblischen Daten an.
Am 3. April 33 n.d.Z. fand namlich
von 15,44-18,27 Uhr in Palastina
eine partielle Mondfinsternis statt (F.

K. Ginzel, spezieller Kanon der Son- -

28

nen- und Mondfinsternisse, 1899
S. 200).

Im Altertum glaubte man, dass Fin-
sternisse immer den Tod eines gros-
sen Herrschers anzeigen. Dieser
Glaube ist bei fast allen Volkern der
Antike nachweisbar. Wenn die bibli-
schen Angaben stimmen, konnte der
gekreuzigte Jesus von den spdter
schreibenden Evangelisten wirklich
zum «Gott-(Kdnig)» oder «Gottes-
sohn» erklart und damit unsterblich
gemacht werden. Dies umso eher,
als seine Leidensgeschichte schon in
der Passion mehrerer vor ihm ver-
ehrter Gotter und Gottessohne, so-
wie in vielen Texten des Alten Testa-
mentes vorgebildet war (z.B. in Je-
saja 52, 53, Zach. 9,9 und Kap.
12,13).1) Sie brauchte nur neu gedeu-
tet und niedergeschrieben zu wer-
den. Genau das taten die unbekann-

‘ten Redakteure der Evangelien. Nur

Paulus (der von den Theologen fal-
schlich oft als «Zeuge der Auferste-
hung» genannt wird) schrieb keine
Passion Jesu. Er baute seine Glau-
benslehre nach dem Muster der kur-
sierenden Mysterienreligionen auf
einem wieder auferstandenen «Chri-
stus» (dem «2. Adam») auf. Fir ihn

war nur «ein toter Jesus ein guter Je-
sus» (Augstein). Damit erfillte Pau-
lus auch genau die Prophezeihungen
des friher erwahnten Deuterojesaja.
In diesen Texten ist ja fast der ganze
christliche Osterglaube enthalten.

Unverkennbar sind die politischen
Tendenzen, die in der Passionsge-
schichte (die ganz den Eindruck der
Nachahmung eines alten Mysterien-
dramas (= Spielesmacht) zum Aus-
druck kommen. Ganz klar treten Ju-
denhass und Rémerschmeichelei zu-
tage. Die viel spater schreibenden
Literaten mussten die romische Re-
gierung von aller Schuld freispre-
chen, wenn das Christentum je Aus-
sicht haben sollte, geduldet zu wer-
den. Mit Hilfe der Pilatusfigur, des-
sen Hande die Evangelienschreiber
in Unschuld waschen lassen (nur bei
Mt.27,24; nach den Psalmen 25/26,6
u. 72/73,13; Texte, die Pilatus sicher
nicht kannte)2, wurde der romischen
Welt klargelegt, Staat und Christen-
tum seien ohne weiteres vereinbar.
Diese tendenziése Darstellung wirkt
sogar bis in unsere Gegenwart, da
sie den Israelis eine Kollektivschuld
am Tode Jesu zuschiebt (siehe auch
1. Thess. 2,15). Trotz eines Suhnege-
betes von Papst Johannes XXIII. und
einer Verlautbarung des Il. Vatikani-
schen Konzils 1965, das die Juden



	Die Hexenverfolgung

