
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 70 (1987)

Heft: 4

Artikel: Die Hexenverfolgung

Autor: Schmidt, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Hexenverfolgung
«Eine Zauberin sollst Du nicht am Leben lassen».

2. Mose 22,1 7 -

Inquisition, Ketzerverbrennung und
Hexenverfolgung waren die Ereignisse,

die einen der grausamsten
Zeitabschnitte unseres Mittelalters
prägten und zu schwersten Anklagen
gegen die Religion der Liebe geführt
haben. Die Schätzungen, wie viele
Hexen vom 13. bis 18. Jahrhundert
wirklich verbrannt worden sind,
gehen weit auseinander. Sie schwanken

zwischen einer Million und fünf
Millionen. Unter den Opfern waren
auch Männer, sogar Geistliche.
Geht man davon aus, dass es damals
in Europa etwa 100 000 Dörfer und
Städte gab und in jedem Ort alle 1 0

Jahre nur eine Hexe verbrannt
wurde, ergibt dies 1 Million
Menschen alle 1 00 Jahre und 5 Millionen
für 5 Jahrhunderte. Geht man von
nur 50 000 Orten aus, halbiert sich
natürlich die Zahl der Opfer. Das ist

zwar nur ein Zahlenspiel, aber der
Gedanke ist trotzdem unheimlich.

Wer waren eigentlich die
Hexen?

Das deutsche Wort leitet sich ab vom
germanischen Hagdise - Hegese —

Hexe. Hagdisen waren Frauen, die
besondere Heilkräfte besassen. Unter

dieser Bezeichnung sind auch die

Zauberinnen und Seherinnen
einzureihen. Sie alle haben ihren letzten

Ursprung in den mutterrechtlichen
Kulturen und in einer Urreligion, die
mit verschiedenen Bräuchen magische

Verbindung zur Erde pflegten
und der ein uralter Erdmutter-Kult
zugrunde lag. Es wimmelte von guten
und bösen Geistern und Dämonen.
Noch im Mittelalter glaubten die
meisten Kirchenväter, dass die
gesamte Natur von Teufeln verseucht
sei. Der Glaube an den Satan, als
Prinzip des Bösen, besteht noch
heute.

Als im römischen Reich das Christentum

zur Staatsreligion erhoben

wurde, verschwanden die heidnischen

Erdmutter-Weihebilder und
der alte Glaube. Die «Saligen» und

«Nachtfrauen» hausten verborgen in

Wäldern und Höhlen, wirkten aber
weiterals Heilerinnen, meist auch als

Hebamme. Eine Hebamme war fast
wie eine Priesterin, die das Neugeborene

den Mächten der Erde
vorstellte und weihte. Fast 10 Prozent
der denunzierten Frauen sollen nach
Urteilen von Erforschern des
Hexenwesens Hebammen gewesen sein.
«Niemand schadet dem katholischen

Glauben mehr als die
Hebammen...» heisst es in dem 1487
erschienenen «Hexenhammer». Das

bodenständige Volks- und Brauchtum

hat sich in vielen Alpentälern
lange erhalten. Besonders die Bäder
standen einst im Mittelpunkt der
volkstümlichen Heilkunst und blieben

es fast bis in die Gegenwart.
Gerade im Badewesen lebte eine
sinnenfrohe Volksstruktur weiter. Man
tanzte auch, oft nackt, wie man
badete, des Nachts mit Musik und

Gesang. Es sind die Bräuche der
Walpurgisnacht, die fast in ganz Europa
in Relikten erhalten geblieben sind.
Aus diesem «teuflischen» Bild schufen

sich die abergläubischen
Sittenrichter das Zerrbild des «Hexensabbats».

In den Visionen der Schamanen

(Zauberpriester) spielte das
illusionäre Erlebnis des Fluges eine

grosse Rolle. Der Flug durch die Luft

zu den Anbetungs- und
Versammlungsplätzen der Hexenberge war
ein Hauptanklagepunkt bei den

Hexenprozessen. Durch das Einreiben
mit einer «Hexensalbe» auf Körper
oder Fluggeräte (Besen, Ofengabel,
Bank) fielen die Frauen in Tiefschlag

26



und träumten dann, sie flögen durch
die Luft. Die Salbe bestand aus vielen,

meist giftigen Kräutern.

Was waren die Gründe des
Hexenwahns?

Da das Wesen Gottes, der über die
Menschen wachte, als gut angesehen

wurde, mussten Naturkatastrophen,

Unwetter, Krankheiten und

Unfruchtbarkeit eben ein Werk des
Teufels und seiner Verbündeten sein.
Man verdächtigte vor allem Frauen.
Dies nicht nur wegen derSündenfall-
geschichte in der Bibel — hatte doch
Eva, das sündige Weib, den Mann
verführt und Gottes Gesetz übertreten

- sondern auch wegen anderer
Worte in der heiligen Schrift. So
befehlen etwa die Texte in 5. Mose
18,9-15, 3. Mose 19,26 und 20,6,
dass alle jene sterben sollen, die sich
mit Zauberinnen, Wahrsagern,
Magiern und Totenbeschwörern einlassen.

Eindeutig befiehlt es 2. Mose
22,27: «Eine Zauberin sollst du nicht

am Leben lassen.» So begann mitder
Christianisierung Europas die Ver-
teufelung der Frau. Sie, die ewige
Erneuerungsquelle des Lebens, die
heilige Führerin zur irdischen
Unsterblichkeit — sie wurde die «Pforte

zur Hölle», die «Verführerin zur
Sünde» und die «Buhlerin des
Teufels». Im Namen des Erlösers wurde
unter der orientalisch-paulinischen

Wetterhexen beim Herbeirufen von
Hagel-Unwetter. Holzschnitt aus
zwei verschiedenen Ausgaben von
Molitor(is) «De laniis» usw., 1489
bzw. 1508.

Zwangsjacke ihre Eigenständigkeit
und ihre innere Freiheit brutal
zerbrochen. (Hunke 4)

Das grosse Schlachten

Merkwürdig ist nur, dass die Wunder
Jesu, seine Heilungen, Teufelsaustreibungen

und Totenerweckungen
anders bewertet und eingestuft wurden;

sind es doch die klassischen
Wunder aus dem Repertoire eines
Zauberers und Magiers. Ihm verhalfen

sie zur Göttlichkeit, den «Hexen»
zum Scheiterhaufen.
Gregor IX., der von 1227 bis 1241
das Pontifikat innehatte, gab als
erster Papst den Befehl zur Hexenverfolgung.

Unter ihm kam es in der
Gegend von Trier zum ersten Hexen-

prozess. Die offizielle kirchliche
Beglaubigung erhielt der Hexenwahn
unter Papst Innocenz VIII. in der Bulle
«Summis desiderantes affectibus»,
der «Hexenbulle» vom 5. Dezember
1484. 1487 erschien auf sein Betreiben

der «Hexenhammer» (Malleus
maleficorum) der Inquisitoren und
Dominikanermönche Jakob Sprenger

und Heinrich Institoris.1) Es war
das «Handbuch» zur Hexenverfolgung.

Darin ist die allgemeine
kirchlich-theologische Auffassung der
damaligen Zeit zum Problem der
Hexerei zusammengefasst und durch
Zitate aus der Bibel und den Schriften
der Kirchenväter und Scholastiker
erhärtet worden.
Es wurde zum fürchterlichsten Instrument

der Hexenverfolgung: Nun
begann das grosse Schlachten. Jeder
konnte jeden als Hexe anzeigen, ja,
dies war sogar Pflicht! Da man die
Gefolterten auch zwang, Namen von

«Mitwissern» zu nennen, entstand
ein wahrer Teufelskreis der Verfolgung

- ein perpetuum mobile des
Todes. Auch die Reformation
änderte daran nichts. Martin Luther war
gleichermassen vom Hexenwahn
besessen, predigte gegen das Baden
im Freien - weil der Satan sich in

Wäldern und Flüssen herumtreibe -
und gegen die «Wechselbälge» und
«Kilkröpfe», die man der Vereinigung

von Teufeln und Hexen
zuschrieb. Im protestantischen Schwede

n wurden Hexen auch aufgrund
von Anzeigen von Kindern
hingerichtet.

Die Stimmen, die gegen die
Hexenverfolgung protestierten, waren
spärlich. Der erste war der Arzt
Johann Weyer, dessen Schrift «De

praestigiis daemonum» 1563
erschien und worin er in warmherziger
Weise die Hexen verteidigte. Sie

wurde von der Kirche sofort auf den
Index gesetzt. Weyers Nachfolger
waren die Jesuiten Tanner und der
Dichter Friedrich Spee. Spee gab
1 631 die Schrift «Cautio criminalis»2)

anonym heraus. Er schrieb sie aus
der Erfahrung des Leidens Unschuldiger,

denen er als Beichtvater
begegnete. Er verurteilte darin aber nur
die Behandlung der Hexen, leugnete
jedoch nicht deren Existenz. Im

ausgehenden 17. Jahrhundert publizierte

der holländische reformierte
Geistliche Balthasar Bekker das
Buch «De Betoverde Weereld» (Die
bezauberte Welt), in dem er sich

gegen den Hexenwahn der Kirche wendete.

Eine Synode enthob ihn seines
Amtes und schloss ihn vom Abendmahl

aus.

Der letzte Hexenprozess

Diese Bücher und Schriften hatten
leider wenig direkte Auswirkungen.
Erst im Zeitalter der Aufklärung
wurde der Not der Hexen und Ketzer
ein Ende gemacht. Friedrich der
Grosse verbot als erster in Preussen
das Foltern. In Berlin kam es 1728

zum letzten Hexenprozess, in Bayern
1775. Die letzte angebliche Hexe in

Europa verbrannte man 1 782 in Gla-
rus.
Der Glaube an Teufel und Dämonen
ist aber noch nicht erloschen. Von
den noch immer betriebenen Exor-

27



zismen abgesehen, bedient sich der
christliche Fetischismus noch vieler
Zaubersprüche und -brauche zu deren

Abwehr: Kreuzzeichen, geweihte
Kerzen, Weihwasser, das Bestreichen

mit Asche, verschiedene Glok-
ken oderSprüche bei derTaufe eines

Neugeborenen (damitder Teufel aus
ihm ausfahre). In England gibt es den
«Bund der Wiccas» (v. altengl. «wic-
cian» — wiches — Hexen). Ersoll eine
uralte Religion besitzen, die in ihren
(geheimen) Kulten die «Grosse Mutter»

verehrt und auf magische Weise
ein Sammeln der «Kraft», der
«Vitalenergie des Kosmos» lehrt3) Auch in

Amerika gibt es Bünde «neuer
Hexen».

Die Erinnerung an diese furchtbare
Zeit hat sich sogar im deutschen
Wortschatz erhalten: «Verhext»,
«Hexenjagd», wie «am Spiess
schreien», wie «gerädert sein»,
jemanden «brandmarken» oder «ein
heisses Eisen» anpacken.

Während Ostern bei den
indogermanischen Völkern immer das Fest

der Wiedergeburt der Sonne war, ihr
Sieg über Nacht und Kälte, hat es das
aufkommende Christentum in die
Passion und Auferstehung Jesu
umfunktioniert. Es hat jedoch manche
der jahrtausendalten Vorstellungen,
Mythen und Kulte in seinen Fetischismus

aufgenommen, umgedeutet und
durch andere Feste überdeckt. So

wurde aus dem Fest der Wintersonnenwende

«Weihnachten» und aus
dem Frühlingsfest der Tag- und

Nachtgleiche «Ostern». Die alte heilige

Handlung von Tod und Auferstehung

des Jahresgottes (die
Vegetationsmythen) wiederholte sich im
Leben und Sterben Jesu-Christi.
Die ergreifende Leidensgeschichte
in den Evangelien ist trotz vieler
Widersprüche und historischer Irrtümer
ein literarisches Meisterwerk. Von
den geschilderten «Wundern»
könnte aber höchstens die Finsternis
historisch sein. Es kommt nur auf die
Richtigkeit der biblischen Daten an.
Am 3. April 33 n.d.Z. fand nämlich
von 15,44-18,27 Uhr in Palästina
eine partielle Mondfinsternis statt (F.

K. Ginzel, spezieller Kanon der Son-

Es war eine Zeit, die alle Abgründe
der menschlichen Seele offenbar
machte. Die Lehre, die wir daraus
ziehen sollten, ist, dass man niemals
Menschen wegen ihrer Religion,
ihrer Rasse, Ansichten oder politischer

Meinung verfolgen sollte.
Doch das bleibt wahrscheinlich ein
Traum. Rudolf Schmidt

Literaturhinweise: ') dtv Nr. 21 62, 1 982 (in
der Übersetzung von J. W. R. Schmidt von
1906).
2) dtv Nr. 21 71 1 982 (in der Übertragung
von J. F. Ritter von 1939).
3) Hilde Schmölzer, «Phänomen Hexen»,
Herold, 1986.
(Die angegebenen Bücher informieren
eingehend über eines der dunkelsten
Kapitel der europäischen Geschichte. 1 und
2 sind noch nicht vergriffen. 3 hat ausserdem

eine umfangreiche Literaturangabe).

4> Siegrid Hunke, «Am Anfang waren
Mann und Frau», 1980 (S. 187-210).

nen- und Mondfinsternisse, 1899
S. 200).
Im Altertum glaubte man, dass
Finsternisse immer den Tod eines grossen

Herrschers anzeigen. Dieser
Glaube ist bei fast allen Völkern der
Antike nachweisbar. Wenn die
biblischen Angaben stimmen, konnte der
gekreuzigte Jesus von den später
schreibenden Evangelisten wirklich
zum «Gott-(König)» oder «Gottessohn»

erklärt und damit unsterblich
gemacht werden. Dies umso eher,
als seine Leidensgeschichte schon in

der Passion mehrerer vor ihm
verehrter Götter und Gottessöhne,
sowie in vielen Texten des Alten
Testamentes vorgebildet war (z.B. in Je-

saja 52, 53, Zach. 9,9 und Kap.
1 2,1 3).1) Sie brauchte nur neu gedeutet

und niedergeschrieben zu werden.

Genau das taten die unbekannten

Redakteure der Evangelien. Nur
Paulus (der von den Theologen
fälschlich oft als «Zeuge der Auferstehung»

genannt wird) schrieb keine
Passion Jesu. Er baute seine
Glaubenslehre nach dem Muster der
kursierenden Mysterienreligionen auf
einem wieder auferstandenen «Christus»

(dem «2. Adam») auf. Für ihn

Die Zubereitung der Hexensalbe.
Holzschnitt von Hans Baidung, um
1510.

war nur «ein toter Jesus ein guter
Jesus» (Augstein). Damit erfüllte Paulus

auch genau die Prophezeihungen
des früher erwähnten Deuterojesaja.
In diesen Texten ist ja fast der ganze
christliche Osterglaube enthalten.
Unverkennbar sind die politischen
Tendenzen, die in der Passionsgeschichte

(die ganz den Eindruck der

Nachahmung eines alten Mysteriendramas

Spielesmacht) zum
Ausdruck kommen. Ganz klar treten
Judenhass und Römerschmeichelei
zutage. Die viel später schreibenden
Literaten mussten die römische
Regierung von aller Schuld freisprechen,

wenn das Christentum je
Aussicht haben sollte, geduldet zu
werden. Mit Hilfe der Pilatusfigur, dessen

Hände die Evangelienschreiber
in Unschuld waschen lassen (nur bei

Mt. 27,24; nach den Psalmen 25/26,6
u. 72/73,13; Texte, die Pilatus sicher
nicht kannte)2), wurde der römischen
Welt klargelegt, Staat und Christentum

seien ohne weiteres vereinbar.
Diese tendenziöse Darstellung wirkt

sogar bis in unsere Gegenwart, da

sie den Israelis eine Kollektivschuld
am Tode Jesu zuschiebt (siehe auch
1 Thess. 2,1 5). Trotz eines Sühnegebetes

von Papst Johannes XXIII. und

einer Verlautbarung des II. Vatikanischen

Konzils 1965, das die Juden

Christlicher Osterglaube

28


	Die Hexenverfolgung

