
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 70 (1987)

Heft: 3

Artikel: Der Mensch ist von Natur aus gut

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413385

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413385
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Mensch ist von Natur aus gut
Wenn man die Ereignisse in der Welt
der Menschen betrachtet, dürfte die
Behauptung, dass der Mensch von
Natur aus gut sei, fragwürdig sein.
Man liest fast täglich von Terror-Anschlägen,

von Kriegen, von Einbrüchen,

Ermordungen, Verschleppungen,

Geiselnahmen, Uberfällen und
vielleicht noch mehr. An diesen
Tatsachen vorbeizusehen, wäre
Weltfremdheit. Alles dies ist aber nicht ein
allgemeines Kennzeichen menschlicher

Eigenart. Man darf nicht
übersehen, dass es auch Gutes gibt.
Hilfsbereitschaft, Sorge für Kranke,
Verunfallte und Gebrechliche findet
man auch. Elterliche Sorge für die
Kinder, Freude am Schenken,
Opferbereitschaft, um Freude zu bereiten,
Schaffenskraft, um Nachteile zu
beseitigen und die Lebensqualität zu
bessern, Kameradschaft,
Zusammengehörigkeitsgefühl in Gemeinschaften

— dies alles sind gute
Eigenschaften.

Man muss bei diesen Tatsachen
zusammenfassend sagen: Es gibt Gutes

und Böses, was nicht bezweifelt
werden kann. Ist der Mensch mehr

gut oder mehr böse? Uberwiegen
die bösen oder die guten Taten?
Man kann behaupten, dass tatsächlich

die guten überwiegen, sonst
wäre ein Zusammenleben in einer
gesellschaftlichen Ordnung nicht
möglich.

Die Entstehung der Qualität
«gut» beim Menschen

Setzt man voraus, dass der Mensch

aus einfacheren Lebewesen entstanden

ist, so müssen alle Qualitäten
ebenfalls allmählich entstanden
sein, nicht nur physische, auch seelische

und geistige. Wenn Lebewesen
überleben sollen, müssen ihre Qualitäten

zweckmässig, in dieser Bedeutung

gut sein. Jedes Lebewesen muss

an die Umwelt angepasst sein, sonst
kann es nicht überleben. Der Kampf
ums Dasein wird von der Zweckmässigkeit

der Art- und
Selbsterhaltungsinstinkte bestimmt und wirkt
sich dadurch auf die Gesamtheit der
Lebenswelt günstig aus. Allgemein

kann gesagt werden, dass diese
Eigenschaften der Zweckmässigkeit
angeboren sind. Schon die nicht
denkenden Lebewesen «wissen», dass
man die Art nur erhalten kann, wenn
man sich selbst erhält. Die Selbsterhaltung

ist für die Arterhaltung
erforderlich. Auch sie ist gut, wenn sie
nicht der Arterhaltung entgegensteht.

Dies ist in der fast nur instinktiv
lebenden Natur der Fall. Das
sogenannte «Böse»1) in der Natur, das
Fressen und Gefressenwerden, ist

zweckmässig und hält ohne äussere
Planung ein Gleichgewicht der
Kräfte aufrecht.
So entstand auch der Mensch als ein
Wesen, welches aber nicht nur
instinktiv gewissermassen
vorprogrammiert handelt, sondern mehr
oder weniger weiss, was es tut und
sein Verhalten selbst zu bestimmen
und zu steuern vermag. Aber auch
dies ging nur, wenigstens am
Anfang, wenn das Verhalten zweckmässig

der Art- und Selbsterhaltung
diente. Sonst wäre ein Uberleben
nicht möglich gewesen. Instinkt und
das allmählich erwachende Selbst-
bewusstsein ist anfangs auf
Zweckmässigkeit, also Nützliches und damit

Gutes ausgerichtet. Die
ursprünglich nur instinktiven Qualitäten

zur Arterhaltung haben sich beim
Menschen durch das Hinzutreten des
Ich-Bewusstseins mit Freiheit zur
Grundlage ethischer Handlungen
erweitert.
Dies ist der Grund, dass Kant vom
moralischen Gesetz in uns sprechen
konnte. Man kann daraus folgern,
dass der Mensch von Natur aus gut
ist, weil dieses «Gesetz» aus einer
instinktiven Grundlage entstanden ist.

Das moralische Gesetz in uns ist
evolutionär entstanden und gehört daher

wesentlich zur menschlichen
Existenz. Daher muss der Mensch von
Natur aus gut sein.
Diese aus der Zweckmässigkeit
entstandene innere Qualität zeigt sich
auch beim Gewissen als innere
Stimme. Sie meldet sich, wenn man
etwas Ungutes getan hat oder tun
will, weil es einer inneren natürlichen
Qualität widerspricht. Auch sie ist
eine Folge des Arterhaltungsinstink¬

tes. Das Gewissen ist daher
naturbegründet. Durch Hinzutreten des Ich-
bewusstseins als innere Freiheit hat
sich aus der Legalität zweckmässigen

Verhaltens das Ethische als frei
bestimmendes Wollen zum Guten
gebildet; Selbstbeherrschung und

Verantwortungsbewusstsein als

Hemmung böser Wünsche, Triebe
und Taten. Dies wirkt als Regulativ
zwischen sozialem, humanem
Verhalten und egoistischen Wünschen.
Dies sollte mehr erkannt und besonders

bei der Erziehung berücksichtigt

werden. Eine antiautoritäre
Erziehung kann dies nicht.

Die Entstehung des Bösen

Aber es gibt nun einmal Böses im

menschlichen Zusammenleben, das
nicht als zweckmässig angesehen
werden kann. Der Mensch hat im

Laufe der Evolution die Qualität des
freien Denkens erhalten, die bei Tieren

nur andeutungsweise vorhanden
ist. Die Entscheidungsfähigkeit im
Verhalten ist weniger instinktiv und
freier. Die Freiheit ist hinzugetreten
und löst den Menschen von Naturinstinkten

ab. Sie ermöglicht, zwischen
Gut und Böse entscheiden zu müssen

(Schelling2)). Obwohl der kategorische

Imperativ als moralisches
Gesetz in uns weiter gültig ist und die

Entscheidung zwischen Gut und Böse

zum Guten lenken will, ist durch die
Freiheit auch das Böse möglich
geworden. Daher wird von kirchlicher
Seite behauptet, dass der Mensch

wegen des Essens eines verbotenen
Apfels von Natur aus böse sei.

Spricht man allerdings dabei vom
«Baum der Erkenntnis», so klingt
dies nicht so lächerlich, was man
zugeben muss. Die Erkenntnis von Gut
und Böse hat das Böse durch Freiheit

Die Redaktion des «Freidenkers»
ist ab 1 März 1 987 neu unter der
Telefonnummer

(061) 32 12 51

von 1 0 bis 1 7 Uhr zu erreichen.

18



ermöglicht, was in der Bibel aber als
die Grundnatur hingestellt wird. Dies
ist falsch.
Das Böse ist ein falsch geleiteter
Selbsterhaltungsinstinkt. Er ist nötig,
weil man sich selbst erhalten muss,
wenn auch die Gesamtheit erhalten
werden soll. Er wirkt sich als der
Wille zum Leben aus. Auch hier ist

Freiheit hinzugetreten und hat damit
Möglichkeiten offengelegt, die nicht
durch Anpassung an die Umwelt
gekennzeichnet sind. Die Selbsterhaltung

führt dann zum Egoismus, falls
der Mensch nur an sich und seine
Vorteile denkt. Rücksichtslosigkeit,
Ichsucht, Mangel an Opferbereitschaft,

Nichtbeachtung von Gesetzen,

die angeblich die Selbstverwirklichung

hindern, konnten so entstehen.

Statt sich erhalten zu suchen, um
andere zu erhalten, ist dies Böse ent-

Comic-Bibel
«Mit Speck fängt man Mäuse» — so
ein altes Sprichwort. Diese Weisheit
hat sich auch die (französische) Kirche

zu Nutzen gemacht. Da ihr
bisheriger Speck (sprich bebilderte
Kinderbibel) etwas ranzig war, blieben
die Mäuse immer öfter aus. Das
Interesse der Kinder am Religionsunterricht

erlahmte. 1 983 gab dann der

grosse französische Verlag Larousse
frischen saftigen Speck in Form der
Bibel als Comics heraus. Christliche
und jüdische Wissenschaftler aus
mehreren Ländern wirkten bei der
Entstehung der achtbändigen
Comic-Bibel mit. Das «Gut zum Druck»
gab schliesslich der Erzbischof von
Paris.
In einem Artikel im «Brückenbauer»
wird der Pfarrer Conradin Conzetti
um seine Meinung zur Comic-Bibel
gefragt. Er sagt es deutlich: «Eine
tolle Sache, so saftig und stark.
Einem Comic können Kinder nicht
widerstehen — und was sollen wir uns
Besseres wünschen, als eine Bibel,
der man nicht widerstehen kann?
Unsere Sache ist es dann, das Gesehene

und Gelesene zu vertiefen —

mit mehr Chancen, dass man uns dabei

zuhört!»
Die Comic-Bibel ist in deutscher
Ubersetzung bei der Andreas
Verlagsanstalt, Postfach, FL 9400 Vaduz
erschienen.

standen. Dies sind Erscheinungen,
die es zweifellos gibt. Aber es ist
auch eine Tatsache, dass es nur
einen geringen Teil der Menschheit
betrifft. Das Gute überwiegt offenbar.

Es gibt nun noch ein Zusammenwirken

dieser aus Naturinstinkten
entstandenen Verhaltensweisen. Man
kann böse sein, schafft aber Gutes,
was Mephistopheles in Goethes
«Faust» bereits wusste: «Ich bin der
Geist, der stets das Böse will, aber
Gutes schafft.» Dies zeigt sich in der
Ausreifung eines Menschen, der Böses

— seien es Enttäuschungen oder
Leiden — durchmachen musste.
Manchmal will man durch Böses
auch Gutes schaffen. Änderungen
von nachteiligen Verhältnissen sollen

durch Gewaltmassnahmen,
Kriege, Revolutionen, Terroranschläge,

Geiselnahmen erreicht
werden. Hier mischen sich aus sozialem

Empfinden heraus erdachte,
meist utopische Ideale mit egoistischer

Freude an sinnlosen Zerstörungen.

Auch umgekehrt können Taten
mit guten Absichten ins Böse
umschlagen. Als Beispiel sei das
Verwöhnen von Kindern genannt, das

zur Unselbständigkeit und
Hemmungslosigkeitführen kann.

Folgerungen

Die Freiheit als Entscheidung und
Erkenntnis von Gut und Böse ist dem
Menschen eingegeben. Er kann
bewusst den Unterschied begreifen.
Sein frei schweifendes Bewusstsein
hat dies ermöglicht. Er ist aus dem
naiven natürlichen Verhalten, das an
die Umwelt angepasst ist, herausgewachsen

und weiss um Gut und Böse.
Er muss sich entscheiden. Dies ist
nicht nur phylogenetisch
(stammesgeschichtlich), sondern auch ontoge-
netisch (Entwicklung des Individuums)
erkennbar. Jedes Kind ist zunächst
«natürlich». Erst während der
Entwicklung entwickelt sich das
Bewusstsein mehr und mehr und
verlangt dann freiere Entscheidung.
Deshalb ist der Ruf «Werdet wie die
Kinder» entstanden. Man solle
danach wieder natürlich werden. Es ist
aber besser und entspricht der
Evolution eher, nicht in das naiv-kindli¬

che - aus der Tierwelt herrührende
— Verhalten zurückzufallen. Man
soll sich vorwärts zu einer besseren
Humanität durch Selbstbeherrschung

frei zum Guten entscheiden.
Nur dies kann zum wahren Menschentum

führen. Der Mensch hat Geist
erhalten als freies Denken und die
innere Anlage des Guten. Er soll
diese innere Anlage fördern, erziehen,

aus dem Inneren «ziehen» und
dadurch dazu beitragen, das
Zusammenleben humaner, in Verant-
wortungsbewusstsein zu gestalten.

Hierzu gehört gegenseitiges
Verständnis, auch wenn die Ansichten
verschieden sind. Trotz den grossartigen

Leistungen des Verstandes in

Wissenschaft und Technik muss man
erkennen, dass der Verstand nicht
alles kann. Er ist nicht fähig, die
absolute Wahrheit zu erfassen. Daher
ist Toleranz erforderlich und nicht
Gewalt, um die eigene Ansicht
durchzusetzen.

Dies gilt für Dogmen ebenso wie für
Ideologien. Der Mensch hat in Freiheit

seinen Geist als seine Waffe
erhalten. Dies sollte körperliche
Gewalt ausschliessen. Die letzten
Gründe von Kriegen und anderen
Gewaltmassnahmen sind solche
Wahrheitsansprüche dogmatischer
und ideologischer Art. Der Mensch
ist von Natur aus gut und kann daher
Böses geistig bekämpfen, durch
Selbstbeherrschung,
Verantwortungsgefühl und Toleranz. Der Weg
liegt von Natur aus offen. Ansätze
sind bereits zu erkennen, aber diese
genügen noch nicht. Wird die
Menschheit einmal reif dazu
werden? Hans Titze, Wettingen

Anmerkungen:
nK. Lorenz, Das sogenannte Böse,
Wien 1963.
2>F. W. Schelling, Werke VII
(Freiheitsschrift) S. 352.

Bitte geben Sieden« Freidenker»
weiter, nachdem Sie ihn gelesen
haben. Sie machen damit gute
Werbung für unsere Sache.
Herzlichen Dank!

19


	Der Mensch ist von Natur aus gut

