
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 70 (1987)

Heft: 11

Buchbesprechung: Stirbt Jesus am Christentum? [Martin Koestler]

Autor: Mächler, Robert

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Bücher

Stirbt das Christentum
an Jesus?

Ein Musterbeispiel der sogenannten
progressiven Theologie ist das Buch
«Stirbt Jesus am Christentum?» von
Martin Koestler (Novalis Verlag,
Scharfhausen 1982). Der vielseitig
tätige Kirchenmann präsentiert sich
hier als Anwalt freier Forschung und
freien Denkens. Er verwirft allen
Dogmatismus, alle religiöse Ideologie

als Hindernis lebendigen Glaubens,

beklagtdiegeschichtlichen
Irrwege und Missetaten der Kirche,
möchte das Kirchenvolk mit den
Ergebnissen der neuzeitlichen
Bibelwissenschaft bekanntmachen und
fordert nichts Geringeres als «Freiheit

des Christen der Schrift gegenüber».

Mit alledem glaubt er dem wahren,
vom entarteten Christentum
verkannten Jesus und seiner Absicht zu
dienen. Indessen hat er von ihm eine,
wie mich dünkt, sehr anfechtbare
Auffassung.
Er nennt ihn einen «durch und durch
menschlichen Menschen». Mutet es
denn besonders menschlich an,
wenn ein ungefähr Dreissigjähriger
in Begleitung von Frauen durch das
Land zieht (Lukas 8, 1-3), ohne je
eine geschlechtliche Regung merken
zu lassen? Ist es menschlich, wenn
ein noch junger Mann eine unüberbietbar

selbstgewisse, propheten-
mässig autoritäre Sprache redet? Zu
mitmenschlich erörterndem
Gespräch war er offenbar unfähig, weil
ihm das Bewusstsein eigener
Irrtumsfähigkeit fehlte.
Mit der Theologin Dorothee Solle
meint Koestler, Jesus sei «der
glücklichste Mensch» gewesen; man
könne sich ihn sehr wohl «lachend,
fröhlich und dankbar» vorstellen.
Doch wie kann er bei all seinen
Scheit-, Droh- und Klagereden,
Leidensvoraussagen und
Katastrophenprophezeiungen glücklich
gewesen sein? Warum berichten die
Evangelien so gar nichts von Lachen
und Fröhlichkeit? Und wann spricht
Jesus Dankesworte ausser im
Gebet?

Jede numinose Grösse gehe ihm ab,
sägt Koestler. Aber schon durch den
erwähnten Prophetenton wirkt er nu-
minos, noch mehr durch die vielen
ihm zugeschriebenen Wunder, am
meisten durch seine Erscheinungen
als Auferstandener. Mit der Behauptung,

Jesus habe sich entschlossen,
«auf Zeichen und Wunder zu
verzichten», wischt Koestler die
Mirakelberichte aller vier Evangelien unter

den Tisch. Die Auferstehung deutet

er als rein spirituelles Geschehen,
als ein Gesehenwerden des am
Kreuz Gestorbenen nicht mit den

Augen, sondern «mit dem Herzen». So

klare gegenteilige Zeugnisse wie
Lukas 24,39 («Sehet meine Hände und
meine Füsse...») und Johannes
20,24-28 (der ungläubige Thomas)
werden ignoriert.

Höchst fragwürdig ist die These,
Jesus habe den Jahwe-Glauben neu
lebendig gemacht. Er hat sich doch
gerade als - freilich nicht radikal
denkender — Kritiker dieses Glaubens,

das heisst der mosaischen
Gesetzesreligion, die Feindschaft der
Pharisäer und Schriftgelehrten
zugezogen. Verwundern muss man sich
auch darüber, dass Koestler trotz
seiner anfidogmatischen Tendenz
am Apostel Paulus, dem wichtigsten
Gewährsmann der kirchlichen
Dogmatiker, nichts auszusetzen findet.

Ein Gipfel progressiver Theologie ist

die Deutung des hauptsächlichen
Anliegens Jesu, des Reiches Gottes.
Koestler setzt dieses gleich mit der
«Einheitsschau von Kosmos und
Menschheit, Natur und Materie,
Gottes Lebendigkeit und des
Menschen Dasein». Dabei versteht er unter

Gott nicht eine «Uberperson
jenseits des Weltalls», sondern «die
spirituelle Dimension der uns umgebenden

Welt», ist also in krassem Widerspruch

zur supranaturalistischen
Gottesvorstellung der Bibel ein Pan-
theist. Als solcher von einem
aufzurichtenden Reich Gottes zu reden, ist

widersinnig. Koestler versichert

zwar, Jesus wolle die irdischen
Verhältnisse verändern. Aber was soll
das heissen angesichts von ungefähr
drei Milliarden Jahren, während derer

das Leben auf Erden unter stetiger

Vernichtung anderen Lebens

fortgewuchert hat? Solange wir auch

nur Motten und Läuse töten müssen,
ist die Rede vom Reich Gottes ein
frommer Klingklang.
Mit einem verblüffenden Salto mortale

wartet der Verfasser in dem von
den «letzten Dingen» handelnden
Schlusskapitel auf. Nachdem er vorher

von Gott wie ein pantheistischer
Mystiker gesprochen hat, erklärt er
nun — zunächst wiederum panthei-
stisch — Gottes Sein als ein alles
erfüllendes, zugleich jedoch wie ein

strammer Barthianer als «ganz und

gar andersartig» (totaliter aliter).
Kann denn, was alles erfüllt, andersartig

als alles sein? Von Jesus, dem
«durch und durch menschlichen
Menschen» — der als solcher kein
übernatürliches Wissen haben
konnte — lässt sich Koestler darüber
belehren, dass die Toten nicht der
irdischen Dimension angehören (Markus

12,18-27). Der Glaube Jesu

aber sei «Bejahung nach allen
Dimensionen des Seins». Wohl auch
nach der Dimension, die sich in den

furchtbaren Höllendrohungen des
Nazareners auftut? Möglicherweise
hält Koestler diese für unecht. Bei

progressiven Theologen ist es ja
üblich, ihnen unbequeme Jesusworte
für Fälschungen zu erklären. Sichere
Beweise gibt es weder dafür noch

dagegen.

Der Versuch Martin Koestlers, der
Kirche durch Rückbesinnung auf den

«wahren» Jesus zu neuem Leben zu

verhelfen, scheitert wie so viele
ähnliche Bemühungen teils an der
Unsicherheit der Quellen, teils an der
sachlichen Fragwürdigkeit der eini-

germassen gesicherten Lehren Jesu.

Auch für den antidogmatischen Christen

Koestler steht quasi dogmatisch
fest: Jesus Christus darf nicht
kritisiert werden. Weil die Kirchen, wenn
sie Kirchen bleiben wollen, auf die
absolute Autorität Jesu angewiesen
sind, muss man in Umkehrung von
Koestlers Buchtitel fragen: Stirbt das

Christentum an Jesus? Sterben wird
es nämlich, jedenfalls in seiner
geschichtlichen Gestalt, wenn sich die

Christen, wie Koestler will, zum
freien Denken entschliessen und

dann, was Koestler inkonsequenterweise

nicht tut, eben auch Jesus
kritisch betrachten.

Robert Mächler

86


	Stirbt Jesus am Christentum? [Martin Koestler]

