
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 69 (1986)

Heft: 4

Artikel: Kurt Tucholsky als Gesellschafts- und Religionskritiker

Autor: Kahl, Joachim

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413281

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413281
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Kurt Tucholsky als
Gesellschafts- und Religionskritiker

Kurt Tucholsky, der vor fünfzig Jahren

- im Dezember 1 935 - aus
Verzweiflung über den Sieg des
deutschen Faschismus seinem Leben
selbst ein Ende setzte, war einer der
brillantesten Schriftsteller und
Publizisten der Weimarer Republik. Dass

er das preussisch-deutsche Beamten-

und Spiessertum kritisierte, den

preussisch-deutschen Militarismus,
den Opportunismus der Sozialdemokratie

und der Gewerkschaften,
dogmatische Verkrustungen der
KPD aufs Korn nahm, vor allem aber
die Nazis bekämpfte - dies alles ist
weithin bekannt.
Weithin unbekannt dagegen ist, dass
sein gesellschaftskritisches Engagement

verquickt war mit leidenschaftlichem

Antiklerikalismus, mit
zugespitzer Religions- und Ideologiekritik.

Erst Tucholskys hintergründige
Philosophie, die - ohne je systematisch

ausformuliert worden zu sein —

zum Materialismus und Atheismus
neigte, eröffnet ein tiefergehendes
Verständnis seines Werkes, das
manchem seiner zahlreichen
Liebhaberfehlt.

Zur wirklichen Kenntnis Tucholskys
gehört die Kenntnis seines
philosophisch-ethischen Standortes, wie er
am prägnantesten in den «Briefen an
eine Katholikin» dargestellt ist.

Diese Briefe sind erstmals 1970
veröffentlicht worden. Sie richteten sich

an Marierose Fuchs, eine katholische

Journalistin, die 1 929 Tucholsky
in einer Rezension kritisiert hatte.
Tucholskys Antwort darauf leitete den
Briefwechsel ein. Alle folgenden
Zitate stammen aus diesem Buch.

Marierose Fuchs hatte geschrieben:
«Aber Tucholsky scheut auch vor
Frechheit und Gemeinheit nicht
zurück. Es ist da ein Schuss Bosheit
zuviel, der ihm bei aller Begabung
eigentliche Grösse verwehrt. Eine Lust

zum Niederreissen, Zersetzen.
Tucholsky sieht beinahe immer nur die
faule Seite. Damit baut man nicht
auf.»

Weiter bemängelte Marierose
Fuchs:

«Aber da ist, wesentlicher, ein andres:

Ein erschreckender Mangel an
Ehrfurcht vor fremder Uberzeugung.
Herumreiterei auf der Rolle der
Kirchen im Weltkrieg, ohne tiefer zu
schauen, Parodie auf die Bergpredigt:

Gott - das sind so einige
Sünden... Ihm fehlt da der Takt. Er

bespeit, was Hunderttausenden heilige
Wirklichkeit ist.»
Dies wollte Tucholsky nicht auf sich
sitzen lassen. Zu seiner Rechtfertigung

antwortete er:
«Ist nicht überall sauber unterschieden

zwischen der Kirche als Hort des

Glaubens, über den ich mich niemals
lustig gemacht habe - und der
Kirche als politischer Institution im
Staat? Uberdie letztere allerdings
da gibt es wohl keinen guten Witz,
den ich jemals ausliesse. Wie
'Herumreiterei auf der Rolle der Kirchen
im Weltkrieg ohne tiefer zu schauen'
— gnädige Frau, haben Sie einmal
tiefer geschaut, zum Beispiel in ein

Massengrab? Ich aber... Ich gebe
Ihnen privat zu bedenken: nicht alle
Wege führen über Rom. Wir andern

- auch wir suchen. Und lachen nur
über die, die versuchen, die Lehre
eines grossen Revolutionärs und
reinen Menschen mit den Bedürfnissen

spiessiger Kleinbürger in Einklang
zu bringen.»

In diesem ersten Brief Tucholskys an
Marierose Fuchs sind bereits einige
charakteristische Motive seiner
antiklerikalen Position benannt:

• er unterscheidet die Kirche als
Glaubensgemeinde von der politischen

Institution Kirche,

• er bezieht sich auf das Erlebnis
des Ersten Weltkrieges, der seine
Zweifel an Kirche und Gottesglauben

bekräftigt hat,

• er verehrt gleichwohl Jesus als
reinen Menschen und Revolutionär,

• er wendet sich gegen Besserwisserei

und Rechthaberei und sieht
Suchende in allen weltanschaulichen
Lagern.

In systematischer Gliederung lässt
sich Tucholskys Position in den «Briefen

an eine Katholikin» wiefolgtdar-
stellen. Mit einem Wort Max Webers
bezeichnet er sich als «religiös
unmusikalisch»: «mein Herz schlägt
nicht schneller, wenn einer Orgel
spielt — die kirchlichen Einwände

gegen Nietzsche scheinen mir dünn

aber da lasse ich mich belehren.»
An anderer Stelle nennt er sich einen

«vergnügten Heiden», der auch

ohne katholischen Glauben gut
leben könne — wie viele Millionen
Menschen.
Von daher empfiehlt Tucholsky auch
den Kirchenaustritt: «Sie sehen, sehr

verehrte gnädige Frau, dass hier
kein patentierter Freidenker spricht.
Keiner, der da glaubt, mit einer
Feuerverbrennungskasse sei die
Glaubensfrage gelöst. Solange aber die

katholische Kirche in allen entscheidenden

Fragen bei den Unterdrük-
kern ist, solange sei es jedem
verständigen und klassenbewussten
Arbeiter, jedem Angestellten empfohlen,

aus der Kirche auszutreten.»
Wie dieses Zitat erkennen lässt, war
Tucholskys Empfehlung des
Kirchenaustritts mit einer kritischen
Distanz zur organisierten Freidenkerbewegung

verbunden, sofern diese

dogmatisch und sektiererisch auftrat
und in der Werbung für Feuerbestattung

den kulturellen Angelpunkt
ihrer weltanschaulichen Strategie
entdeckt zu haben vermeinte.
Dank dieser unabhängigen Position
konnte Tucholsky glaubwürdig für

einen niveauvollen und toleranten

Dialog zwischen Katholiken und

Freidenkern plädieren. In einem
Brief an Marierose Fuchs, der als

einziger aus der Sammlung bereits
1930 in der «Weltbühne» veröffentlicht

worden war, schrieb er:

26



«Sie hatten die Freundlichkeit, einmal

das zu tun, was in Deutschland

so selten ist: über den trennenden
Graben hinüber nicht mit faulen Äpfeln

zu werfen, sondern Briefe von
Verstand zu Verstand zu schreiben.
Händedruck und Dank. Die
Unterhaltung zwischen Freidenkern und

Katholiken geht gewöhnlich nach

folgendem Schema vor sich. Die
einen sagen: 'Heuchler! Reaktionäre!
Volksverdummung! Dämlicher
Aberglaube! Es lohnt nicht, mit diesen

Leuten auch nur ein Wort zu
wechseln', und die andern sagen:
'Heiden! Gottlose! Volkszersetzung!
Verkommenheit der neuen Zeit! Es

lohnt nicht, mit diesen Leuten auch

nur ein Wort zu wechseln.' Auf so tiefer

Ebene wollen wir unsere
Unterhaltung nicht führen.»
Ein Beispiel dafür, wie Tucholsky zu
differenzieren verstand, gibt der
folgende Abschnitt, der Marierose
Fuchs anredet:

«Sie haben mitunter von den Heiden
eine Anschauung wie ein Monist von
einem katholischen Pfarrer: der ist
für ihn eine Schiessbudenfigur, der
immerzu mit seiner Köchin liebäugelt,

säuft, in seinem tiefsten Herzen
das Wort Gottes für Unfug hält und
sich einen Bauch anmästet.»

Tucholsky wusste, dass persönliche
Verunglimpfungen nicht der
Wahrheitsfindung dienen und dass
Religionskritik nichtan Gewicht gewinnt,
wenn sie ihren Gegenstand künstlich
herabsetzt. In diesem Sinne heisst es

an anderer Stelle:

«Von Ludendorff soll unter vernünftigen

Menschen nicht die Rede sein,
nicht von seiner Stammtischphantasie,

die den Jesuitismus, das
Freimaurertum und die Päpste wild
durcheinander würfelt, wie es nur ein
bierbeglänzter Generalsschädel
auszudenken vermag das gehört
nach Bayern und soll nur dort bleiben.

Auch die etwas klobigen Gottes-

und Kirchenlästerungen, denen
Sie manchmal ausgesetzt sind, haben

nicht meinen Beifall. Damit, dass
man die Kapläne als Mädchenverführer

und heuchelnde Köchinnenbeischläfer

hinstellt, ist keiner Sache
gedient - nicht der unsern, nicht der
der Arbeiter.»

Tucholskys Souveränität und Fair-
ness im Umgang mit Andersdenkenden,

sein charaktervoller Stil der
geistigen Auseinandersetzung ist auch
heute vorbildlich. Er schreibt:

«Ich glaube nicht, dass ich in achtzehn

Jahren Literatur jemals den
Fehler begangen hätte, das Zentrum
und nun gar die Kirche mit Cliche-
phrasen zu bekämpfen. Ich lehne
das ab. Es gibt selbstverständlich
unwürdige Priester, Scheinheilige,
Dummköpfe alles was man will,
Diegibt'sunterden Kommunisten (zu
denen ich nicht gehöre) auch; die
gibt's überall.»

Der Verzicht auf polemische Platitüden

und auf antireligiöse Klischees

war jedoch für Tucholsky kein
Verzicht auf differenzierte Religionsund

Kirchenkritik als Bestandteil von
Gesellschaftskritik. Unter Berufung
auf ein Wort des niederländischen
Schriftstellers Multatuli, «Wohltaten
in einem wohlgeordneten Staate sind
nicht angebracht», schrieb er kritisch
zur kirchlichen Almosenpraxis:

«Es erscheint mir grösser, die
Ausbeutung zu verhindern als dann,
wenn sie geschehen ist, betteln zu
gehen und — in allerreinster, allerbester,

in alleredelster Absicht - zu
helfen. Wenn es meist zu spät ist.

Besser als nichts ist es schon. Aber
den Arbeitern wird nicht mit
Wohltätigkeitstees geholfen.»

Tucholskys geistige Grösse beweist
sich auch in der lllusionslosigkeit und

Konsequenz, mit der er der Versuchung

widerstanden hat, die Preisgabe

des biblischen Gottesglaubens
durch eine pantheisierende
Naturverklärung auszugleichen. Eine solche

Mystifikation der Natur, wie sie
auch heute vielfältig im Bannkreis
der Ökologiebewegung gepflegt
wird, lehnte Tucholsky ab. Zu seinem
weltanschaulichen Profil gehörte es,
Widersprüche im Leben der
Menschen und im Wirken der Natur
vorurteilslos zu erkennen und auszuhalten.

Er schreibt:

«Ich habe da einen kleinen Aufsatz
von Ihnen gelesen, über die Natur.
Indes so ist das nicht. Natürlich ist da

Harmonie, — aber es ist nicht nur
eine friedliche Harmonie. Ich habe
schon so vielen Menschen den Kro-
potkin unter die Nase gehalten
('Gegenseitige Hilfe im Tierreich') — ich

weiss das alles. Aber da wird auch
gefressen, mitleidlos zerstört, weil's
gleich ist, weil so viel da ist — da ist
auch Kampf, erbarmungsloser
Kampf, Getöse, Schmutz, Geilheit,
Unfruchtbarkeit und nicht nur
brave Kornblumen. Falsch — ?»

Nein, nicht falsch, so lässt sich
Tucholsky bekräftigen, sondern höchst
bedenkenswert angesichts mannigfacher

Versuche, aus der Natur
unvermittelt, kurzschlüssig auf das
menschliche Leben in der Gesellschaft

zu schliessen.

Dass Tucholsky nicht nur Dialogbereitschaft

mit klarer Parteinahme
verband, sondern das Gespräch
auch mit einem munteren Scherz
aufzulockern sich bemühte, beweist der
Witz, den er an den Schluss eines
Briefes stellte und der auch hier den
Schluss bilden soll:

«Da kam ein Pfarrer zu einem
Versicherungsagenten, der lag im Sterben.

Er war ein schlechtes Schaf der
Kirche gewesen, alle seine Tage.
Und es wird berichtet: 'Der Agent
starb ungläubig, wie er gelebt hatte
— aber der Pfarrer ging versichert
von dannen'.»

Joachim Kahl
in «Der Humanist» 2/86.

Cui bono?

«Widerstrebet
nicht dem Übel!»

Sprach's
und liess
sich kreuzigen.

Nun schadete
das zwar
dem Übel nicht —

aber nutzte
es einem Gut?

Theodor Weissenborn

27


	Kurt Tucholsky als Gesellschafts- und Religionskritiker

