
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 69 (1986)

Heft: 3

Artikel: Recht auf einen würdigen Tod

Autor: Enden, Hugo van den

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413274

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413274
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Recht auf einen würdigen Tod
In unserem Land setzt sich allmählich die Erkenntnis durch, dass
auch dem kranken oder todkranken Menschen das Recht auf
Selbstbestimmung zusteht, so vor allem das Recht,
Behandlungsmethoden abzulehnen, die nur auf eine Verlängerung des
Leidens beziehungsweise des Sterbevorgangs hinauslaufen. In
anderen Ländern ist man offenbar noch nicht so weit, wie der
nachstehende (leicht gekürzte) Aufsatz von DR. HUGO VAN
DEN ENDEN, Professor an der Universität Gent (Belgien), dartut.

Sich heimlich davonzustehlen mag
unter Umständen die einzige Art
humanen Sterbens sein, in einer Gesellschaft,

die in ihrem technisch-medizinischen

Fortschrittswahn alles darauf

anzulegen scheint, würdiges
Sterben unmöglich zu machen, dies
unter Berufung auf sogenannte
heilige Prinzipien, die schliesslich nur
die Tatsache maskieren, dass es sich
in Wirklichkeit um die Arroganz
medizinischer und anderer Machtinstanzen

handelt, eine Arroganz, die
nahe daran ist, im Namen einer
abstrakten Ehrfurcht vor dem Leben

jegliche Ehrfurcht vor der menschlichen

Person und ihrer Würde zu
zerstören.

Im Film «Whose Life is it anyway?»
von John Badham wird dieses Thema
behandelt. Er schildert den erschöpfenden

Kampf eines gelähmten
Rollstuhlpatienten mit dem Spitalpersonal,

das ihn mit der Hartnäckigkeit
eines fanatischen
Todesbekämpfungsinstituts zum Weiterleben
zwingen will. DerSchrei der Kranken
nach Anerkennung der menschlichen

Würde und des
Selbstbestimmungsrechtes wird in der Alltagspraxis

entweder überhört oder aber
schroff zurückgewiesen; in der
Theorie wird er mit abstrakten Phrasen

wegideologisiert. Der Kampf
des Individuums für seine persönlichen

Rechte als Mensch, als
Staatsbürger und als Patient gleicht dem

Kampf Davids gegen Goliath. Es ist

der Kampf des schwachen, verletzbaren

und verletzten, in hohem
Masse abhängigen und wehrlosen
Menschen gegen die ihn bedrängenden

Machtinstitutionen. Zu diesen
Institutionen zählt nicht nur das
hochtechnisierte, fabrikmässig organisierte

Spitalwesen mit seinem
medizinischen, pflegerischen und admini¬

strativen Personalbestand; dazu
gehören auch Kirchen und politische
Parteien sowie — in den meisten
Staaten - leider auch die
Volksvertretungen.

Im Grunde genommen erweist sich
die Frage des humanen Sterbens als
viel einfacher, als konservative
Machtinstanzen und ihre theoretischen

Wortführer es wahrhaben
wollen. Vom Gesichtspunkt der Ethik

aus gesehen, geht es nach meiner
Meinung im wesentlichen um drei
grundlegende moralische Werte. Sie

stossen weniger auf solide Gegenargumente

als auf autoritäre
Machtwiderstände.

• Der erste Wert ist die Würde der
Person Diese beinhaltet das Recht
des Individuums, nicht gegen seine

eigenen Gefühle und gegen seinen
Willen in seiner Identität und seinem
Eigenwerterlebnis physisch oder
psychisch angegriffen zu werden.
Medizinische Massnahmen, denen
sich ein Patient nach bestmöglicher
Aufklärung nicht unterziehen will,
sind allein schon aus diesem Grunde
unmoralisch. Dies gilt um so mehr,
als solche Massnahmen auf künstliche

Verlängerung einer Lebenssituation

abzielen, die vom Patienten
entschlossen abgelehnt wird.

• Der zweite moralische Wert ist

der der grundsätzlichen Immoralität
der Fortdauer oder Vergrösserung
von vermeidbarem, unnützem
körperlichem oder seelischem Leiden.
Das durch ärztliche Massnahmen
verursachte Mehrmass an Leiden,
wie es oft durch qualitativ nutzlose,
nur quantitativ lebensverlängernde
Massnahmen bewirkt wird, ist moralisch

nicht zu rechtfertigen.

• Der dritte und fundamentalste
Wert ist der der persönlichen
Selbstbestimmung: Er ist der wichtigste,

weil er für die Würde der Person und
die Vermeidung von Leid die uner-
lässliche Voraussetzung bildet. Denn

nur das Individuum selber ist
imstande, zu beurteilen, wo die Grenzen

seiner Würde erreicht
beziehungsweise überschritten werden,
wie auch nur das Individuum selber
Art und Umfang des Leidens zu
bestimmen vermag, das es zu erdulden
und sinnvoll zu verarbeiten imstande
ist. Es gibt allerdings Fälle, wo eine

Berufung auf das Selbstbestimmungsrecht

des Kranken nicht in
Betracht kommt, dies, weil der Patient
noch nicht oder nicht mehr urteilsfähig

und deshalb zu verantwortlichen
Entscheidungen unfähig ist.

Von ausschlaggebender Bedeutung
ist die Frage, ob ein Mensch bewusst
und freiwillig sein Leben beenden
darf, wenn er dieses Leben nicht
mehr als sinn- oder wertvoll erlebt.
Dazu gesellt sich die Frage, ob der
Einzelne dabei die Hilfe beanspruchen

kann, die er nötig hat, um ein

möglichst humanes Sterben zu
erreichen. Nach meiner Meinung ist dieses

Recht eine Selbstverständlichkeit.

Jeder Mensch wird ohne seinen
Willen geboren. Die Umstände, in

die er hineingeworfen wird, kann er
nicht selber wählen oder herbeiführen.

Er wird mit seiner ebenfalls nicht
selbst gewählten Belastbarkeit in

seine Umwelt hineingestellt. Er sieht
sich Belastungen gegenüber, die er

nur in beschränktem Ausmass
verarbeiten kann. Solange Belastbarkeit
und Belastungen sich gegenseitig im

Gleichgewicht halten, solange die

Befriedigung der Bedürfnisse den

Versagungen die Waage halten,
werden die meisten Menschen von
einem kräftigen Lebenswillen
angetrieben, erleben sie ihr eigenes
Leben als einen Wert und beanspruchen

für sich selber das Recht auf
Leben.

Dieses Gleichgewicht zu erreichen
und zu erhalten, gelingt jedoch nicht

jedem Menschen. Die Lebensumstände

können die Bilanz durchgreifend

und unwiderruflich negativ werden

lassen. Der Lebenswille kann
erlöschen; das Leben kann sich vom
höchsten Gut zu einem ärgerlichen
Unwert wandeln und zur unerträglichen

Qual werden. In solchen
Lebenslagen kann niemand gezwun-

18



gen werden, den Lebenskelch bis auf
den bittersten Rest zu leeren. Jedem

Menschen steht das Recht zu, ein zu

einem Unwert und zur Qual gewordenes

Leben, um das er nicht gebeten

hat, bewusst und freiwillig zu
beenden. Wenn man dieses Recht

einem todunglücklichen, möglicherweise

völlig hilflosen Menschen
abspricht, macht man sich eines grossen

Unrechts schuldig.
Gegen dieses Selbstbestimmungsrecht

sind nie überzeugende Argumente

vorgebracht worden. Zur
Hauptsache sind es drei «Gründe»,
die gegen dieses Recht angeführt
werden, nämlich:

1. Das theologische Argument.
Es soll nicht dem Träger, sondern
ausschliesslich dem Schöpferdes
Lebens zustehen, über das Leben zu

verfügen, so dass daher Selbsttötung
beziehungsweise aktive Sterbehilfe

gegen das göttliche Gesetz
Verstösse.

2. Das politisch-philosophische
Argument.

Das persönliche Leben soll auf einer
ungeschriebenen Ubereinkunft mit
der Gesellschaft («contrat social»)
beruhen, einem «Vertrag» mit Rechten

und Pflichten, der vom Individuum

nicht einseitig gebrochen werden

dürfe. (Dies ist eine Auffassung,
die zusammen mit dem vorerwähnten

theologischen Argument von
Thomas von Aquin vertreten wurde.)
Selbsttötung und aktive Sterbehilfe
gelten demnach als Verstösse gegen
die Gesellschaft.
3. Das metaphysische Prinzip der
Heiligkeit alles menschlichen
Lebens.

Menschliches Leben im biologischen
Sinn wird hierbei höher bewertet als
die Person, die Träger dieses Lebens
ist. Aus dieser Annahme wird dann
die Folgerung gezogen, dass die
menschliche Person nicht selbstherrlich

über ihr eigenes Leben verfügen
dürfe, weil dieses Leben auch seinem
Träger als ne/7/ggelten soll. Selbsttötung

sei daher ein Verstoss gegen
das Leben.
Bei diesen drei Argumentationsweisen

handelt es sich um reine
Glaubenssätze. Es mangelt ihnen an einer
rational überzeugenden Begründung.

1. Die Voraussetzung eines göttli¬

chen Gesetzes gehört nicht in eine
öffentlich-rechtliche und sozialethische

Diskussion. In einer solchen
Diskussion geht es um die Frage,
was in einem pluralistisch-demokra-
tischen Rechtsstaat rechtlich und
moralisch annehmbar ist, nicht darum,
was für irgendeine Kategorie von
Gläubigen aus religiösen oder
moraltheologischen Gründen erlaubt
oder verboten sein soll. Das von
religiöser Seite behauptete «göttliche
Gesetz», das nur innerhalb einer
Glaubensüberzeugung gelten kann,
ist gesellschaftlich nur als menschliche

Meinung gegeben und kann in

der öffentlichen Diskussion nur als
solche betrachtet werden.
Glaubensmeinungen sind Privatsache; sie
haben keinen Anspruch auf Geltung
für Andersdenkende. Wenn Gläubige

den Geltungsanspruch ihrer
Gebote und Verbote auf Andersdenkende

ausdehnen wollen, ist das
nicht nur Intoleranz, sondern ein
Versuch zur Wiederherstellung
gottesstaatlicher Verhältnisse. Leider
geschieht es immer wieder, dass von
Glaubensgemeinschaften und ihren
Bannerträgern in der Politik gar kein
vernünftiger Dialog angestrebt,
sondern Machtpolitik mittels ideologischer

Manipulation betrieben wird,
die sich nur allzuoft auf die Gesetzgebung

auswirkt.
2. Die Anwendung der Theorie des
«contrat social» auf die aktive
Lebensverkürzung oder -beendigung
beruht auf falschen beziehungsweise

leeren Voraussetzungen: Vom
unfreiwillig ins Leben geworfenen
Menschen wird gleichsam vorausgesetzt,

dass er bewusst und
selbstbestimmend einen «Vertrag» mit der
Gesellschaft eingegangen sei; dann

Am 13. April 1986 findet in Sion/
Sitten die

Delegiertenversammlung
der FVS

statt. Wir bitten die Ortsgruppen,
rechtzeitig die Delegierten zu
wählen und dem Zentralpräsidenten

(Dr. Walter Baumgartner,
Case postale 7, 1806 St-Legier)
mitzuteilen.

Der Zentralvorstand

versieht man diesen Kontrakt mit
allerhand Rechten und Pflichten, und
schliesslich schmuggelt man eine Art
absoluter Lebenspflicht in dieses
fiktive Engagement hinein. Der
Missbrauch, der hier vom Vertragsbegriff
gemacht wird, ist offensichtlich. Die
Gesellschaft, ein abstrakter Begriff,
wird in seiner formalen Allgemeinheit

und Leerheit zu einem Vertragspartner

umgezaubert, wie auch
Geburt und Aufwachsen des Einzelnen

zur Unterschrift unter einen inhaltlich
konkret ausgefüllten Vertrag
umphantasiert werden. Der Gedanke,
dass das Individuum, welches ein
Sterberecht beansprucht, den Vertrag

einer bedingungslosen Lebenspflicht

einseitig breche, kann nur
einem autoritären Staatskollektivismus

entspringen.

3. Der Gedanke, dass die Ehrfurcht

vor dem Leben höher zu bewerten sei
als die Ehrfurcht vor der menschlichen

Person, wurzelt in einem Denken,

das unschwer als absurd
entlarvt werden kann. Völlig
entpersonalisiertes Leben (man denke etwa
an den Fall der Karen Quinlan, die
jahrelang als vegetierendes Häufchen

Fleisch am Leben erhalten
wurde) kann vom Standpunkt der
Ethik aus nur als wertneutral
betrachtet werden. Wenn man den
Grundsatz der Ehrfurcht vor der
menschlichen Person der abstrakten
Ehrfurcht vor dem Leben, dessen

Träger sie ist, unterordnet, öffnet
man die Tür für allerlei Formen der
Menschenverachtung im Namen
einer moralischen Abstraktion.

Zusammenfassung: Wer dem Individuum

das Selbstbestimmungsrecht in

bezug auf dessen Lebensende
abspricht oder die Ausübung dieses
Rechtes behindert, lässt sich einen
autoritäten Machtmissbrauch
zuschulden kommen, der nicht dem
Menschen als Person, sondern einzig
und allein autoritären Machtinstitutionen

dient. Und er tut das im

Namen von geheiligten theologischen,
metaphysischen oder politisch-philosophischen

Prinzipien, die eine
Praxis verhüllen sollen, bei der die
Rechte und die Würde der menschlichen

Person gnadenlos erstickt werden.

Prof. Dr. Hugo van den Enden

19


	Recht auf einen würdigen Tod

