
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 69 (1986)

Heft: 8

Artikel: Erasmus von Rotterdam

Autor: Schmidt, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413320

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413320
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISSN 0256-8993

Freidenker
Monatsschrift der
Freidenker-Vereinigung
derSchweiz

69. Jahrgang
Nr. 8 August 1986

Jahresabonnement: Schweiz Fr. 1 6.-
Ausland: Fr. 20.-
Probeabonnement 3 Monate gratis

Erasmus von Rotterdam
Er ist eine der bedeutendsten, zugleich eine der umstrittendsten Gestalten der
europäischen Geistesgeschichte. Als Kämpfergegen die Dogmatik wurde er
zum Bahnbrecher der Reformation, von der er sich jedoch abwandte, als es

zur Kirchenspaltung kam. Als Verkünder der Freiheit des Glaubens und des
Willens, der Freiheit politischer Uberzeugung und der Freiheit des Menschen
als Persönlichkeit, wurde erzürn Wegbereiter eines Humanismus christlicher
Prägung. Sein 450. Todestag ist Anlass, auch in unserer Zeitschrift das Werk
dieses bedeutenden Mannes zu würdigen.

Holbein, Hans d. J. Bildnis des Erasmus von Rotterdam, Kunstmuseum Basel.

Erasmus, der eigentlich Gerhard
Gerhards hiess, wurde 1469 als
unehelicher Sohn eines katholischen
Priesters und der Tochter eines Arztes

geboren. Dort, auf dem alten
Ketzerboden der Niederlande, wurde er
auch erzogen und herangebildet.
Besonders in der Lateinschule zu De-
venter wurden dem Knaben Erasmus
humanistische Anschauungen
nahegebracht. Seine Eltern starben an der
Pest, als er 13 Jahre alt war.
Verwandte gaben ihn in das Augustinerstift

Steyn bei Gouda, obwohl er
nicht Mönch werden wollte. Doch
legte er dort die Gelübde ab und
wurde 1492 zum Priester geweiht.
Der Bischof von Cambrai, in dessen
Dienste er trat, ermöglichte ihm das
Studium an der Sorbonne in Paris.
Da er gleichsam zum Mönchsstand
genötigt wurde, empfand er stets
eine Abneigung gegen die Mönche.
1 506 erlangte er in Turin den Doktor
der Theologie. Viele Jahre später —

1517 - dispensierte ihn der Papst
vom Mönchsgelübde.
Erasmus unternahm weite Reisen
durch europäische Länder. Diese
Lehr- und Wanderjahre, die ihn in

alle geistigen Zentren Europas führten,

haben dazu beigetragen, seine

Aus dem Inhalt
Erasmus von Rotterdam 57

Der Papst säubert Bogota 58

Die lr(r)en lassen
sich nicht scheiden 60

News-Spots-Aktuelles 61

Ortsgruppen oder Sektionen? 61

Abtreibung:
US-Regierung abgeblitzt 62

Uber die Toleranz 63

57



humanistischen Anschauungen zu
festigen und prägten ihn gleichzeitig
zum Kosmopoliten. Auf das Angebot
Zürichs, ihm das Bürgerrecht zu
schenken, antwortete er ablehnend:
«Ich möchte Weltbürger sein, nicht

Bürger einer einzelnen Stadt.» Seine
weltumfassenden Gedanken schrieb
er jedoch in der Einsamkeit. Erasmus
schrieb nur Lateinisch, obwohl er
auch die griechische Sprache
beherrschte. 1521 "wählte er Basel, wo
er schon viele Jahre gelebt hatte, wegen

der offenen Geisteshaltung der
Stadt, zum dauernden Wohnsitz. Er

starb dort im Hause des Druckers
Froben in der Nacht zum 12. Juli
1536 und wurde im Kreuzgang des
Münsters beigesetzt.
In diesem Rahmen kann nur auf
einige seiner vielen Schriften und
Briefe hingewiesen werden, die
seine Ziele und sein Menschsein
erkennen lassen.

Bewusstsein der Freiheit

Eine grosse Tat war die Neuausgabe
des im griechischen Urtext von ihm

redigierten «Neuen Testamentes» im
Jahre 1516. Berühmt wurde sein
«Kommentar» dazu. Luther benutzte
ihn sogar als Quelle bei seiner
Bibelübersetzung, obwohl Erasmus darin
das Gedankensystem der
mittelalterlichen Theologie und Philosophie
kritisierte, vor allem die starre Ge-
brauchsdogmatik und die Mystik.
Das passte Luther keineswegs. Er
sah seine mühsam errungene
Glaubensüberzeugung durch Erasmus in

Frage gestellt. «Die menschlichen
Dinge bedeuten ihm mehr als die
göttlichen», meinte er. Den endgültigen

Bruch mit Luther brachte die
Schrift «Vom freien Willen», die
Erasmus auf Drängen vieler
Gesinnungsfreunde 1524 herausgab und
in der er sich gegen Luther wandte.
Darin trat er für die Würde des
Menschen ein, der über eine eigene Ent-

scheidungskraft verfüge, denn: «Die
Moral des menschlichen Handelns
hängt vom Bewusstsein der Freiheit
ab.» Die Schrift rief Luthers Zorn hervor

und scharf antwortete er mit der
Gegenschrift: «Uber den geknechteten

Willen». In Rückbindung an das
Alte Testament lässt er darin den al¬

ten orientalischen Zwiespalt
zwischen dem absolut bösen Menschen
und Gott in unüberbietbarer Schroffheit

wieder aufleben.

Erasmus-von-Rofterdam Sonderausstellung
im Historischen Museum Basel (bis

7. September 1986).

Zwischen diesen beiden Schriften
stehen Welten. Doch auch die katholische

Seite hatte für den «freien Willen»

des Erasmus nichts übrig. Erasmus

antwortete, überlegen und aus
grosser Gesinnung: «...man trägt
die Übel leichter, an die man
gewohnt ist... darum ertrage ich diese
Kirche, bis ich eine bessere sehen
werde und sie ist wohl genötigt, auch
mich zu ertragen.»
Im «Adagia», einer Sprichwortsammlung,

geisselte er schon um
1500 politische und kirchliche
Missstände, wobei er auch die Mächtigen
seiner Zeit nicht schonte. Er wollte
die bestehenden Verhältnisse
ändern. Sein Ziel war eine Humanisierung

der Kirche von innen heraus. Er

wollte sie weder als Institution
angreifen, noch abschaffen. Was ihm

vorschwebte, war aber für damals
eine radikale Forderung — der
schärfste Bruch mit dem Lebensgefühl

des Mittelalters: eine Kirche,

Der erste Besuch des Papstes in
Kolumbien hat deutlich gemacht, welche

emminente Bedeutung «seine
Emminenz» für die Sauberkeit der
besuchten Länder hat. Am Sonntag
vor seiner Ankunft rückten
kolumbianische Polizeibeamte mit dem

Auftrag aus, Prostituierte, Geisteskranke

und vor allem das grosse
Heer der offenkundig heimatlosen
Kinder, welche auf Bogotas Strassen

zu Hause sind, von den wichtigsten
Hauptstrassen der kolumbianischen
Hauptstadt zu vertreiben.
Schätzungsweise 5000 Kinder leben in der
Sechs-Millionen-Stadt nicht bei ihren
Eltern, sondern schlafen auf dem
Trottoir, unter Brücken und in Parks.
Johannes Paul II. sollte mit ihrem
Anblick nicht konfrontiert werden. Aber

nicht allein als Institution des Heils,
der Welterlösung und Vorbereitung
auf ein Leben im Jenseits, sondern
eine Kirche als Erzieherin zum rechten

Leben im Diesseits, zur Friedfertigkeit,

Menschlichkeit und Toleranz.
Auch in Jesus sah Erasmus weniger
einen Gottessohn, sondern eher eine
Art Sokrates aus Galiläa, der eine
wandernde Philosophenschule
leitete.

Erasmus gestand jedem das Recht
seines eigenen Glaubens und der
persönlichen Weltanschauung zu.
Die Grenzen der Toleranz sieht er
aber dort, wo bewusst um Macht und
ihres Missbrauches willen Friede,
Wohlstand, Freiheit und Fortschritt

Grenzen der Toleranz

der Menschen bedroht werden.
Intoleranz ist nach ihm das Aufzwingen
einer Uberzeugung durch Gewalt,
mit Kerkerstrafen und Tod, wie er es

durch Bildersturm, Bücher- und
Ketzerverbrennung selbst erlebt hatte.
Eine Gipfelleistung ist sein Werk
«Lob der Torheit» (1511). Es wurde
zu seiner Zeit von nur wenigen
verstanden. Erasmus betrachtet darin
das menschliche Leben als ein grosses

Spiel, als ein Theater, wo jeder
Mensch mit einer Maske auftritt. Al-

auch sonst wurde von der Stadtverwaltung

allerhand Geld ausgegeben

(Kolumbien ist mit über 12 Mia
Dollar verschuldet), damit dem Papst
ein freundliches und sauberes
Kolumbien in Erinnerung bleibe. So

wurden entlang der Huuptstrassen
Parolen der Guerilla übermalt und

Laternenmasten neu gestrichen.
Auch die Löcher im Strassenbelag
wurden ausgebessert. So haben die

Einwohner Kolumbiens, von denen

siebzig Prozent unter dem
Existenzminimum leben, wenigstens doch
noch etwas vom Papstbesuch
gehabt: Während einer Woche erlebten

sie ihre Hauptstadt einmal mit

Make-Up und Kosmetik. Ein schöner
Anblick für teures Geld - und zwar
auf leerem Magen.

Der Papst säubert Bogota

58



les beruht auf Schein. Über die
christliche Weisheit schreibt er: «Die
christliche Religion steht überhaupt
einer gewissen Torheit recht nahe,
hingegen mit der Weisheit verträgt
sie sich schlecht.» Er brandmarkt
aber auch die Vermessenheit des

Gespenst von Tschernobyl

Menschen im" Forschen und
Enträtselnwollen der Weltzusammenhänge.

Über vier Jahrhunderte hinweg

erreicht uns heute sein mahnender

Ruf, Wissen und Wissenschaft
nicht als Macht und Gewinn gegen
die natürliche (und das heisst bei ihm

göttliche) Ordnung des menschlichen

Lebens zu missbrauchen. Steigt
da nicht drohend das Gespenst von
Tschernobyl vor unserem Auge auf?
Für Erasmus, dem Humanisten, ist alles

Streben der Menschen in Wissenschaft

und Forschung begrenzt: Sie
dürfen nicht weiter streben als bis zu
jenem Punkt, wo sie das Leben selbst
in Frage stellen.
Seine Einstellung zum Krieg wurde
einerseits von den Ereignissen der
unruhigen Zeit, andererseits von seiner

Religion beeinflusst. Die
Stellungnahmen in seinen Schriften sind
daher nicht einheitlich. Die Sehnsucht

nach Frieden, Gerechtigkeit
und mehr Menschlichkeit ist jedoch
unverkennbar. Erasmus widerlegt
die seit Augustin irrige Theorie vom

Das oberste amerikanische Gericht
hat Anfang Juli mit fünf zu vier Stimmen

das Recht der einzelnen US-
Bundesstaaten bestätigt, homosexuelle

Praktiken unter Strafe zu stellen.

Somit sind in Zukunft
gleichgeschlechtliche Beziehungen zwischen
Erwachsenen nicht geschützt.
Ein Gesetz des Bundesstaates Georgia,

das oralen und analen Sex
generell — also nicht nur für Homosexuelle

— bei Strafe von einem bis zu
zwanzig Jahren Haft verbietet,
widerspricht laut der Meinung des
Obersten Gerichtshof der USA nicht
der amerikanischen Verfassung.
Ahnliche Gesetze gegen derartige
sexuelle Praktiken, die in den USA

«gerechten Krieg» und brandmarkt
ihn als «heuchlerische Finte».
(«Klage des Friedens», 1507.) In der
Schrift «Vom Türkenkrieg» (1517)
meint er dagegen, dass die Heilige
Schrift einen gerechten Krieg nicht
verbiete. Auch sei der Krieg (an sich)
nicht gänzlich verboten. («Katechismus»,

1533.) «Der Krieg ist nicht
gänzlich zu verwerfen, aber der Herr
wünschte nicht, dass das Evangelium
verteidigt würde.» (Brief an die
Sorbonne.) Er stand auf dem Standpunkt,

dass Gewalt durch Gewalt
abgewehrt werden dürfe (vim vi re-
pellere), aber dass nur Amtspersonen

das Schwert tragen dürften. Hier
schimmert zweifellos das paulinische

Denken vom »Gehorsam gegen
die Obrigkeit» durch. (Rom. 13,1:
«...es gibt keine Gewalt, die nicht
von Gott stammt.»)
1514 erschien sein «Brief gegen den
Krieg». Es ist vor allem eine Anklage
gegen Papst Julius IL, der die Tiara
mit Helm und Rüstung vertauschte
und zur Vergrösserung des Kirchenstaates

unerbittliche Kriege führte.
Erasmus brachte das Schwert nicht
mit dem Krummstab zusammen. Für
ihn war dieser Mann ein Zerrbild der
tragenden Idee des Papsttums. («Julius

exclusus»; satirischer Dialog.)
Zum ersten Mal in der europäischen
Geistesgeschichte wird hier der
Krieg als Mittel der Völker zur
Austragung strittiger Angelegenheiten

als «Sodomie» bezeichnet werden,
gibt es ausser in Georgia noch in 23
weiteren amerikanischen Bundesstaaten

und im District of Columbia,
der die Hauptstadt Washington
umfasst.

Das Urteil wurde von religiösen und
konservativen Gruppen begrüsst.
«Der oberste Gerichtshof hat» — so
Pfarrer Jerry Falwell, Vorsitzender
der Moralischen Mehrheit (Moral
Majority) - «eine klare Stellungnahme

abgegeben, dass abartiges
moralisches Verhalten keine akzeptierte

Praxis in diesem Land ist.» (Unter

«artig» versteht Jerry Falwell
wohl die sogenannte «Missionarsstellung»...)

geächtet. Auch im «Lob der Torheit»
schrieb er, dass «nur verblendete
Narrheit die Menschen zu den Waffen

greifen lässt»;
Da Erasmus zeit seines Lebens unter
dem Makel seiner unehelichen
Herkunft litt, setzte er sich auch rückhaltlos

für die Mütter mit illegitimen
Kindern ein und für Frauen, welche sich

aus sozialer Not prostituierten. Er
erkannte die grosse Gefahr der Lues
und forderte vom Papst die Scheidung

geschlechtskranker Partner.
Hier sprach nicht der Theologe,
sondern der Erzieher und Mensch Erasmus,

dem das glücklicheZusammen-
leben von zwei Menschen über dem
Dogma stand.

Weder Fisch noch Fleisch

Nein, Erasmus war kein bequemer
Lehrer Europas! War er eigentlich
ein «Ketzer»? In einem seiner vielen
Briefe vertritt er die Meinung, dass
die Christenheit einigen Häretikern
mehr verdanke, als gewisse Märtyrern.

Für viele war und ist er nicht
Fisch noch Fleisch. Vom
christlichorthodoxen Standpunkt aus war
Erasmus ein Häretiker; ein religiöser
Ketzer; vielleicht der religiösesten
einer; und vielleicht der erste und
letzte Christ. Jedenfalls war er einer
von vielen, an denen sich der Protest
europäischer Christen entzündet hat.
Sein Genius ragt weit in unsere Zeit
hinein. In den ökumenischen
Bestrebungen und im humanistischen Denken

stehen die verantwortlichen Führer

der Christenheit heute noch
immer nicht dort, wo Erasmus von allem
Anfang an stand. Aber die Wege, die
er und seine humanistischen

Gesinnungsgenossen mit ihren Kämpfen
und ihrem Sterben freigefegt haben,
sind immer breiter geworden, je
mehr sie sich der Gegenwart näherten.

Wir erkennen daraus, dass wir
Humanismus - Toleranz, Friedensliebe

und Freiheit des Denkens - in

unser aller Leben einbinden müssen,
als die grossen moralischen Werte
und Kräfte in den schweren
Auseinandersetzungen von heute und morgen.

Um dies aufzuzeigen, wurden
diese Zeilen der Würdigung des

grossen Geistes Erasmus von Rotterdam

geschrieben.
Rudolf Schmidt

Homosexualität in den USA:

Diskriminierung verankert

59


	Erasmus von Rotterdam

