Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 68 (1985)

Heft: 2

Artikel: Theologisches Blabla

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-413164

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-413164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

thras wurde in einer Felsengruft be-
graben, beweint und unter Freuden-
jubelim Friahjahr als wieder auferstan-
den gefeiert. Auch Jesus wurde spé-
ter als Fels bezeichnet (1. Kor. 10,4)
und ebenso Petrus (Mt. 16,18), dem
auch der Hahn und die Himmels-
schlissel beigegeben wurden; beide
waren Symbole des Sonnengottes. Im
3. Jahrhundert war der Gipfel des Vati-
kanhugels in Rom die Hauptkultstatte
der Mithras-Religion. Sie wurde 376
von Christen zerstért. Genau dort
lasst auch die christliche Legende
Petrus sein Martyrium erleben. Die
Tiara des Papstes ist die Nachbildung
der Kopfbedeckung des Attis und Ti-
thras. Der 1. Tag der Woche begann
mit dem «Tag des Herrn», dem Sonn-
tag, denn Mithras war als Sonnengott
der erste der sieben Planetengeister.
Bis ins 4. Jahrhundert gab es auch im
Christentum am Sonntag keine Ar-
beitsruhe. Der Mithraskult kannte
7 Sakramente, besass Taufe, Firmung
und eine Kommunion, die zum Ge-
déchtnis an eine letzte Mahlzeit des
Meisters mit den Seinen begangen
wurde (vgl. die Jesusworte beim letz-
ten Mahl in Lk. 22,19: «. .. tut dies zu
meinem Gedachtnis»). Die Hostien
(Opferbrote) waren mit dem Kreuzzei-
chen versehen, das auch auf die Stirn
gemalt wurde und. héchstes Symbol
war. Bei den Gottesdiensten sprach
der Priester Uber Brot und Wein hei-
lige Formeln und man klingelte mit
einem Gléckchen. Die Mithrasvereh-
rer beriefen sich auf eine Offenba-
rung, glaubten an die Unsterblichkeit
der Seele, an ein jungstes Gericht
und an eine Auferstehung des Flei-
sches.

Das alteste der bekannten Symbole
des Mithras war der Stier. In den My-
then hatte man aber dann dem Lamm
(Sternbild des Widders) eine bevor-
zugte Stellung gegeben (vgl. Christus,
«das Lamm Gottes»). Die in der Johan-
nes-Offenbarung (Apokalypse) vor-
kommende Phrase von den Gewan-
dern, die «im Blute des Lammes gewa-
schen sind» (22,14), spielte auf Riten
im Mithraskult an, dem Kribolium und
Taurobolium. Der Eingeweihte (My-
ste) lag in einer Grube (Grab) Gber der
auf einem Gitter ein junger Stier get6-
tet wurde, dessen Blut auf den Glaubi-
gen herabrann. Das unbefleckte Kleid
musste er mehrere Tage tragen. Er
wurde dann aeternum renatus, ein

12

«fir die Ewigkeit Wiedergeborener»,
genannt.

Nicht zuletzt sei noch der griechische
Heilgott Asklepios erwahnt. Seine
bedeutendste Kultstatte stand in Epi-
dauros (Hafenstadt im dstlichen Pelo-
ponnes). Im Mythos ist er der Sohn
des Apollon. Die Wunderheilungen in
Epidauros (im 5. Jahrhundert vor un-
serer Zeitrechnung) zogen die Men-
schen magnetisch an. Wie heute nach
Lourdes, pilgerten damals Tausende
nach Epidauros. Autosuggestion und
Wunderglaube spielten — wie heute
— die wichtigste Rolle. An seinen
Weihealtaren prangte gross das Wort
SOTER (= Heiland). Asklepios fuhrte
auch den Namen Jasios (der griechi-
sche Josua; iasthei, iaomei = heilen).
Er ist auch verwandt mit dem griechi-
schen Helden Jason, der mit 12 Ge-
fahrten das goldene Vlies erobert (die

Wir suchen zur Leitung der FVS-
Geschaftsstelle per Delegier-
tenversammiung 1985

eine/n Leiter/in.

Eine ausgewiesene Fachkraft,
die unsere Freidenkerbewe-
gung kennt oder ihr Nahe steht,
richtet das Bewerbungsschrei-
ben an die Adresse des Zen-
tralprasidenten:

Dr. Walter Baumgartner
Clos de Leyterand 8
1806 St-Légier

Es handelt siqh um eine Halb-
tagsstelle.
Der Zentralvorstand

Theologisches Blabla

Die einfaltigen Augen des Glaubens
sehen die leuchtende Wahrheit nicht
inwendig in sich, sondern im objekti-
ven Evangelium, dem sie so oder
anders begegnen, aber dieses Leuch-
ten der Wahrheit leuchtet fur sie, in sie
hinein und damit in ihnen selbst. .

Die Neigung zu Folterungen
und anderen Menschenrechts-
verletzungen entsteht mit der
Militarisierung der Gehirne,
und die Militarisierung der Ge-
hirne entsteht mit der Militari-
sierung der Nation.

Adolf Bossart

Argonautensage; das Lamm, Tier-
kreiszeiches des Widders; vgl. Joh.
1,29: «das ist das Lamm Gottes, das
hinwegnimmt die Sunde der Welt!»
und Off. 5,5, ff. u. a.). Wie Jesus zog
auch Asklepios mit 12 Schilern im
Lande umher und vollbrachte viele
Wunder: er heilte Lahme, Stumme,
Blinde und erweckte Tote. Seine Wun-
derwerden (im Evangelium) von Jesus
genau wiederholt. Symbol des Askle-
pios war der schlangenumwundene
Askulapstab — noch heute (nach
2500 Jahren!) — das Zeichen arztli-
chen Standes und der Heilkunst.
Beeinflusst von diesen Mythen ent-
stand das hellenische Gottkénigtum,
das sich im rémischen Herrscherkult
fortsetzte, der die Formung des bibli-
schen Christusbildes wesentlich be-
einflusst hat. So wie Alexander der
Grosse als «Sohn Gottes» tituliert
wurde, glaubte man, Pompejus (106
vor unserer Zeitrechnung bis 48) sei
«om Himmel herabgestiegen». Sein
Gegenspieler Casar wurde durch Se-
natsbeschluss zur Gottheit erhoben;
auch er soll zum Himmel aufgefahren
sein. Besonders Augustus (63 vor
unserer Zeitrechnung bis 14) wurde
als Gott gefeiert und es wurden zahl
reiche Wunder von ihm berichtet. Ver-
gil (70—19 vor unserer Zeitrechnung)
verherrlichte ihn in seiner Aeneis als
den langst verheissenen «Sohn Got-
tes und Bringer der goldenen End-
zeit».

So verbinden sich im Herrscherkult
weittragende, vom Christentum auf-
gegriffene Vorstellungen. Auch in der
spateren christlichen Kunst sind die
dem Jesus und Jesuskind beigegebe-
nen Symbole Thron, Weltkugel und
Szepter die Symbole des Kaiserkul
tes.

Die grossen Kaiser und Herrscher der
Antike ruhen seit mehr als zwei Jahr-
tausenden in ihren Grabern. Osiris,
Isis, Attis, Adonis, Asklepios, Hera-
kles, Dionysos und Mithras sind mysti-
sche Gestalten. Sie pragten die reli-
gidse Geisteswelt vieler Vdlker Jahr-
hunderte vor Jesus: in Agypten, im
Orient, in Griechenland und im rémi-
schen Weltreich. |hre Tempel sind ver-
fallen, ihre Mythen fast vergessen.
Aber als Gotter sind sie unsterblich.
Sie leben weiter im biblischen Jesus-
Christus — der letzten Inkarnation
antiker Gotter.

Dr. Rudolf Schmidt, Graz



	Theologisches Blabla

