
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 68 (1985)

Heft: 2

Artikel: Theologisches Blabla

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413164

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413164
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


thras wurde in einer Felsengruft
begraben, beweint und unter Freudenjubel

im Frühjahr als wieder auferstanden

gefeiert. Auch Jesus wurde später

als Fels bezeichnet (1. Kor. 10,4)
und ebenso Petrus (Mt. 16,18), dem
auch der Hahn und die
Himmelsschlüssel beigegeben wurden; beide
waren Symbole des Sonnengottes. Im
3. Jahrhundert war der Gipfel des
Vatikanhügels in Rom die Hauptkultstätte
der Mithras-Religion. Sie wurde 376
von Christen zerstört. Genau dort
lässt auch die christliche Legende
Petrus sein Martyrium erleben. Die
Tiara des Papstes ist die Nachbildung
der Kopfbedeckung des Attis und Ti-
thras. Der 1. Tag der Woche begann
mit dem «Tag des Herrn», dem Sonntag,

denn Mithras war als Sonnengott
der erste der sieben Planetengeister.
Bis ins 4. Jahrhundert gab es auch im
Christentum am Sonntag keine
Arbeitsruhe. Der Mithraskult kannte
7 Sakramente, besass Taufe, Firmung
und eine Kommunion, die zum
Gedächtnis an eine letzte Mahlzeit des
Meisters mit den Seinen begangen
wurde (vgl. die Jesusworte beim letzten

Mahl in Lk. 22,19: «. tut dies zu
meinem Gedächtnis»). Die Hostien
(Opferbrote) waren mit dem Kreuzzeichen

versehen, das auch auf die Stirn
gemalt wurde und höchstes Symbol
war. Bei den Gottesdiensten sprach
der Priester über Brot und Wein heilige

Formeln und man klingelte mit
einem Glöckchen. Die Mithrasvereh-
rer beriefen sich auf eine Offenbarung,

glaubten an die Unsterblichkeit
der Seele, an ein jüngstes Gericht
und an eine Auferstehung des
Fleisches.

Das älteste der bekannten Symbole
des Mithras war der Stier. In den
Mythen hatte man aber dann dem Lamm
(Sternbild des Widders) eine bevorzugte

Stellung gegeben (vgl. Christus,
«das Lamm Gottes»). Die in der
Johannes-Offenbarung (Apokalypse)
vorkommende Phrase von den Gewändern,

die «im Blute des Lammes
gewaschen sind» (22,14), spielte auf Riten
im Mithraskult an, dem Kribolium und
Taurobolium. Der Eingeweihte (My-
ste) lag in einer Grube (Grab) über der
auf einem Gitter ein junger Stier getötet

wurde, dessen Blut auf den Gläubigen

herabrann. Das unbefleckte Kleid
musste er mehrere Tage tragen. Er
wurde dann aeternum renatus, ein

«für die Ewigkeit Wiedergeborener»,
genannt.
Nicht zuletzt sei noch der griechische
Heilgott Asklepios erwähnt. Seine
bedeutendste Kultstätte stand in Epi-
dauros (Hafenstadt im östlichen Pelo-
ponnes). Im Mythos ist er der Sohn
des Apollon. Die Wunderheilungen in

Epidauros (im 5. Jahrhundert vor
unserer Zeitrechnung) zogen die
Menschen magnetisch an. Wie heute nach
Lourdes, pilgerten damals Tausende
nach Epidauros. Autosuggestion und
Wunderglaube spielten — wie heute
— die wichtigste Rolle. An seinen
Weihealtären prangte gross das Wort
SOTER Heiland). Asklepios führte
auch den Namen Jasios (der griechische

Josua; iasthei, iaomei heilen).
Er ist auch verwandt mit dem griechischen

Helden Jason, der mit 12
Gefährten das goldene Vlies erobert (die

Wir suchen zur Leitung der FVS-

Geschäftsstelle per
Delegiertenversammlung 1985

eine/n Leiter/in.
Eine ausgewiesene Fachkraft,
die unsere Freidenkerbewegung

kennt oder ihr Nahe steht,
richtet das Bewerbungsschreiben

an die Adresse des
Zentralpräsidenten:

Dr. Walter Baumgartner
Clos de Leyterand 8
1806 St-Legier

Es handelt sich um eine
Halbtagsstelle.

Der Zentralvorstand

Theologisches Blabla
Die einfältigen Augen des Glaubens
sehen die leuchtende Wahrheit nicht
inwendig in sich, sondern im objektiven

Evangelium, dem sie so oder
anders begegnen, aber dieses Leuchten

der Wahrheit leuchtet für sie, in sie
hinein und damit in ihnen selbst.

Die Neigung zu Folterungen
und anderen Menschenrechtsverletzungen

entsteht mit der
Militarisierung der Gehirne,
und die Militarisierung der
Gehirne entsteht mit der
Militarisierung der Nation.

Adolf Bossart

Argonautensage; das Lamm, Tier-
kreiszeiches des Widders; vgl. Joh.
1,29: «das ist das Lamm Gottes, das
hinwegnimmt die Sünde der Welt!»
und Off. 5,5, ff. u. a.). Wie Jesus zog
auch Asklepios mit 12 Schülern im
Lande umher und vollbrachte viele
Wunder: er heilte Lahme, Stumme,
Blinde und erweckte Tote. Seine Wun-
derwerden(im Evangelium) von Jesus
genau wiederholt. Symbol des Asklepios

war der schlangenumwundene
Äskulapstab — noch heute (nach
2500 Jahren!) — das Zeichen ärztlichen

Standes und der Heilkunst.
Beeinflusst von diesen Mythen
entstand das hellenische Gottkönigtum,
das sich im römischen Herrscherkult
fortsetzte, der die Formung des
biblischen Christusbildes wesentlich
beeinflusst hat. So wie Alexander der
Grosse als «Sohn Gottes» tituliert
wurde, glaubte man, Pompejus (106
vor unserer Zeitrechnung bis 48) sei
«vom Himmel herabgestiegen». Sein
Gegenspieler Cäsar wurde durch Se-
natsbeschluss zur Gottheit erhoben;
auch er soll zum Himmel aufgefahren
sein. Besonders Augustus (63 vor
unserer Zeitrechnung bis 14) wurde
als Gott gefeiert und es wurden
zahlreiche Wunder von ihm berichtet. Ver-
gil (70—19 vor unserer Zeitrechnung)
verherrlichte ihn in seiner Aeneis als
den längst verheissenen «Sohn Gottes

und Bringer der goldenen
Endzeit».

So verbinden sich im Herrscherkult
weittragende, vom Christentum
aufgegriffene Vorstellungen. Auch in der
späteren christlichen Kunst sind die
dem Jesus und Jesuskind beigegebenen

Symbole Thron, Weltkugel und
Szepter die Symbole des Kaiserkultes.

Die grossen Kaiser und Herrscher der
Antike ruhen seit mehr als zwei
Jahrtausenden in ihren Gräbern. Osiris,
Isis, Attis, Adonis, Asklepios, Herakles,

Dionysos und Mithras sind mystische

Gestalten. Sie prägten die
religiöse Geisteswelt vieler Völker
Jahrhunderte vor Jesus: in Ägypten, im

Orient, in Griechenland und im
römischen Weltreich. Ihre Tempel sind
verfallen, ihre Mythen fast vergessen.
Aber als Götter sind sie unsterblich.
Sie leben weiter im biblischen Jesus-
Christus — der letzten Inkarnation
antiker Götter.

Dr. Rudolf Schmidt, Graz

12


	Theologisches Blabla

