Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 68 (1985)

Heft: 2

Artikel: Gotter, Helden und Heilande...: die Quellen aus denen das Christentum
schopfte

Autor: Schmidt, Rudolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-413163

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-413163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freidenker

Monatsschrift der
Freidenker-Vereinigung
der Schweiz

Nr.2 68. Jahrgang
Februar 1985

Jahresabonnement: Schweiz Fr. 16.-
Ausland: Fr. 20.-
Probeabonnement 3 Monate gratis

Gotter, Helden und Heilande. ..
Die Quellen aus denen das Christentum schopfte

Der christliche Kult konnte sich in sei-
Nen Anfangen deshalb durchsetzen,
Weil er in vielen heidnischen Religio-
Nen genaue Parallelen aufzuweisen
hgtte. Die Christen und ihre Priester
Sind aber der Meinung, seine Glau-
benskraft hatte in seinen Verheissun-
genund Dogmen bestanden, die neue
Aussagen enthielten. Diese Anschau-
ung ist falsch und verkennt die tat-
Sdchliche historische Entwicklung der
christlichen Religion. Diese wurde in
e'rster Linie dadurch gefoérdert, dass
Sie sich aus dem Heidentum immer
Neue Details aneignete. Sie adoptier-
te Schritt fur Schritt die Wunder, Riten
“”F’ Mysterien der verschiedenen
heidnischen Religionen und ihrer Got-
terund Géttinnen. So erscheint sie bei
€iner objektiven religionsgeschichtli-
Chen Betrachtung wie ein riesiges

|agiat aus der Vorstellungswelt des
H?'den- und Judentums. Tausend
Fdden verknupfer das Christentum
mit lder Antike. Der verstorbene ka-
th°_|lSChe Cheftheologe Karl Rahner
Meinte auch nichts anderes, als er
Schrieb: «Die Seele dieses Korpers,
den wir Kirche nennen, ist vom Him-
Mel — aber sein Blut ist aus den Grie-
Chen und seine Sprache ist von Rom.»
N?turlich versaumte er nicht, die gei-
Stigen Schatze aus den Mysterienreli-
9'?nen als «letzte abgegriffene Erb-
Stlicke» zu bezeichnen, die in christli-
Chen Besitz Ubergingen, «um dort in
€inem ganz anderen Sinn neuen
Glanz zy erhalten.» Was von diesem
anderen Sinn zu halten ist, hat die blu-
tige Geschichte des Christentums

Uf)d seiner Kirche hinreichend be-
Wiesen,

Wie wenig die meisten Christen ber
die Ahnlichkeit der antiken Kulte mit
dem spéateren Christentum wissen,
kann jeder Birger in seinem Bekann-
tenkreis selbst uberpriifen. Sie ist
erstaunlich und verdient, einmal auf-
gezeigt zu werden.

Das Urchristentum hatte in der grie-
chisch-rémischen Welt weniger mit
der Vorstellung des Polytheismus, als
mit den populéren Religionen, in de-
nen leidende und sterbende Gotter ei-
ne grosse Rolle spielten, zu konkur-
rieren. Unter diesen waren die bedeu-
tendsten die alten Religionen des
Syrischen Adonis, des phrygischen
Attis, des Dionysos, des Herakles, des
dgyptischen Osiris und die persische
Mithrareligion. Letztere war die gross-
te Rivalin der jungen christlichen Kir-
che, die aber schon damals in meh-
rere Sekten gespalten war. Auch der
Kult des griechischen Heilgottes
Asklepios fand mit seinen Wundern
Eingang in die heiligen Schriften der
Christen.

In allen diesen Kulten spielte die |dee
vom Tode des Gottes und von seiner
Auferstehung eine hervorragende
Rolle. Alle Religionen waren erflllt
von Aberglauben, von Sehnsucht
nach Unsterblichkeit und der Tilgung
oder Erlésung von einer Schuld. Riten
und Bussen sollten dies herbeifuhren.
Fast alle Gottheiten waren auch von
einer Jungfrau geboren.

Attis und Adonis (= Herr; der Adonai
der hebrdischen Bibel) waren ur-
sprunglich Gottheiten des Vegeta-
tionsprinzips. Sie wurden durch Riten
verehrt, die der Erneuerung des Le-
bens dienen sollten. Es waren meist

Dol

Feste, die mit Klagen um den Tod des
Gottes begannen und mit einem Jubel
der Freude bei seiner «Auferstehung»
oder «Wiederfindung» endeten.

Die Mysterien der phrygischen Mut-
tergdttin Kybele und ihres Sohnes
(oder Geliebten) Attis wurde in Rom
schon 204 vor unserer Zeitrechnung
anerkannt, erlebten aber erst in der
Kaiserzeit ihre grdsste Ausbreitung.
Bei dem im Marz gefeierten dffentli-
chen Fest, das mit einer Totenklage
(fur den hingerichteten Gott) begann
(vgl. Lk. 23,27) und am 4. Tag mit Auf-
erstehungsjubel endete, geisselten
sich die Priester (Galli) und vollzogen
an sich die Selbstentmannung. In den
nur fur Eingeweihte (Myste) bestimm-
ten Mysterien wurde der Tod und die
Auferstehung des Attis nachgelebt. In
der Attis-Liturgie hiess es: «Seid ge-
trost ihr Mysten! Wie der Gott errettet
und auferstanden, so erwéchst fliiruns
die Errettung aus seinem Leiden!»
(vgl. Lk. 24,26; 2. Kor. 1,5).

Die Totenklage um Jesus und der Auf-
erstehungsjubel stammen aus den
antiken Mysterien. Ebenso ging die
heidnische Grabesprozession mit
dem Bild des auferstandenen Gottes

Aus dem Inhalt

Gotter, Helden und Heilande. ..

Diskussion: Statutenénderung
Sonnwendfeier der USF Basel
Nicht dabei sein

Leserbriefe

Aus der Freidenkerbewegung



in die Osterprozession lUber. Aus der
«grossen Nacht» des Attiskultes, in
der man ein Licht anzindete, wurde
die christliche «Osternacht». An die-
sen Brauch erinnert noch die Oster-
kerze.

Von Adonis, dem Tammuz Babylons
und des alten Assyrien, sind mehrere
Kulte bekannt. Die Frauen, die im
Tempel von Jerusalem «um Tammuz
weinen», waren seine Verehrerinnen
(Ez. 8,14).

Auch hier wurde — &ahnlich wie beim
Trauerritual des Attis — ein Bild, das
die Stelle eines Menschenopfers ein-
nahm, in das Meer oder in einen Fluss
geworfen. Am 3. Tag stand dann der
Gott von den Toten auf(vgl. Mt. 16,22).
Die Trauer ging in Freude Uber. Meist
wurde auch durch irgendeinen Kunst-
griff der Priester eine Himmelfahrt
inszeniert (vgl. Mt. 16,19; Lk. 24,51).
Wie beim Attiskult waren es auch hier
Frauen, die den auferstandenen
Herrn, dessen Tod sie beklagt hatten,
«wiederfanden» (vgl. Mk. 16,2; Mt. 28;
Lk. 24).

Wenn wir diese Mythen mit der Aufer-
stehungslegende Jesu vergleichen,
so scheint uns diese keineswegs neu,
sondern den alten Mythen abge-
lauscht, von einer historischen Wirk-
lichkeit ganz zu schweigen. Es bleibt
die lapidare Erkenntnis, dass der
Kultgott Jesus unter die vielen aufer-
standenen Gotter nur unter «ferner lie-
fen» einzureihen ist. Er war der letzte
und wird es hoffentlich auch bleiben,
denn die Menschen des dritten Jahr-
tausend werden sich, um Uberleben
zu konnen, sicher mit wichtigeren
Problemen befassen missen, als mit
den Marchen von auferstandenen
Gottern.

Ahnlichen Charakter und gleiche Aus-
dehnung wie die Kulte des Attis und
Adonis hatte der des Dionysos (lat.
Bacchus). Er war der vielseitigste der
von den Griechen aus Asien ibernom-
menen Gottheiten. Er war der Gott der
Fruchtbarkeit, des Weines und des
Schauspiels. Er trug eine Schlangen-
krone und zu seinen Wappentieren
gehorten Stier und Widder. Mit sei-
nem Erscheinen hatte er einen gan-
zen Bodensatz an alten Mythenresten
aufgewirbelt, Erinnerungen an eksta-
tische Frihlingsfeiern, an Menschen-
opfern und dunkle Mysterien. So wur-
den in Attika und Delphi Friahlings-
feiern veranstaltet, bei denen singen-

10

de und tanzende Priester die Gottin
Semele anflehten, mit dem jungen
Dionysos aus einem Erdhigel her-
vorzukommen. Dieses Fest ging auf
einen alten kanaandischen Ritus zu-
rick, zu dem es gehorte, dass die
Anbetenden (die Adoranten) hipften
und hinkten. Das Wort dafir war «Pes-
sach». Die Juden nennen ihre Ostern
noch heute so.

Dionysos war ein Freudenbringer,
aber auch ein leidender, sterbender
und wieder auferstandener Gott.
Nach Plutarch wurde in Delphi auch
sein Grab gezeigt. Im Mythos stieg er
jedoch zum Himmel auf und sitzt zur
rechten Hand Gottes (des Zeus) als
einerder12 Grossen (wie Jesus in Mk.
16,19). Als Sohndes Zeus und der Per-
sephone — die Zahl der Mythen war
Legion — wurde Dionysos als ein neu-
geborenes Knéblein, in einer Krippe
liegend, am Abend der Winter-
sonnwende in einer Prozession um-
hergetragen.

Ein bekannter Titel des Dionysos war
«der Weinstock». Der Evangelist Jo-
hannes hat ihn auf Jesus Ubertragen
(15,1). Mittelalterliche Darstellungen
zeigen Jesus an einem Weinstock-
Kreuz hdngend (z. B. im Schloss von
Valere, Sitten, Schweiz). Auch das
Wunder bei der Hochzeit von Kana
(Joh. 2) ist schon von Dionysos voll-
bracht worden. Der Esel, auf dem
Jesus geritten sein soH, ist bei Diony-
sos das Tierdes Friedens. Beidendra-
matischen Mysterien wurde rohes
Fleisch gegessen, das das Andenken
seines Opfertodes lebendig erhalten
sollte. Die eigenartige Formulierung
bei Joh. 6,53 (alter Text) fur das
Abendmahl: «..wer nicht mein
Fleisch mit den Zahnen zerbeisst und
mein Blut trinkt...» stammt aus dem
Dionysoskult.

Bei heiligen Mahlen trank man Wein,
der symbolisch als das Blut des Diony-
sos angesehen wurde. Der geistige
Inhalt der antiken Eucharistien war ja

u} (2

£
A ’,
’ i 2

Hier hdngt Jesus nicht an einem Kreuz, sondern am Baum. Der mittelalterliche Gedanken-
inhalt dieses Freskos ist: das Zuriickbringen des mythischen Apfels zum Baum der
Erkenntnis. Fresko von Giovanni da Modena, Bologna, 15. Jahrhundert, in der Kirche von
S. Petronio, Bologna (aus: E. Neumann, Die grosse Mutter, T. 116). Bei diesem Fresko mag
dem Kiinstler wohl die Erinnerung an den heiligen Baumkult gekommen sein. Fast alle
grossen Vélker des Orients, Asiens und Europas hatten verschiedene heilige Baume, von
denen dann die verschiedensten Symbole — Pfahle, Saulen, Stabe, Zepter, Kreuze, Obe-
lisken —und nicht zuletzt auch unser Weihnachtsbaum abgeleitet wurde. Meines Erach-
tens ist dieser Baumkult auf den uralten Stern- und Himmelsglauben zuruckzufihren, in
dem die Milchstrasse als heiliger Himmelsbaum angesehen wurde. Spuren dieser Baum-
verehrung finden wir auch im Alten Testamen. (auch aus Neumann T. 116).



def. dass man einen «unsterblichen
Leib und Blut» darreichte. Jeder, der

davon nahm, fand die Unsterblichkeit .

b;w. die Wiedergeburt. Die Symboli-
Sierung von «Leib und Blut» bei den
Romern war ein weithin geibter
Brauch bei den Kulturen. Die christli-
che Ausgestaltung der Eucharistie ist
nureine geringfiigige Umdeutung der
a!ten heidnischen Opferpraxis. So wie
die Hostie im katholischen Ritual das
m.agere Symbol fiir das Brot ist, so war
friher dieses Brot ein mageres Sym-
bo! fur das Opfertier, das in ganz alter
Zeit ein Menschenopfer war. Im an-
g_eblichen Opfertod Christi spiegelt
Sich dieser barbarische Kult wider.
Dionysos steigt auch — wie Hermes
und Herakles — in den Hades (Unter-
Welt, Holle) hinab und kehrt als Sieger
Uber den Tod zuriick, wie Jesus (vgl.
Mt. 12,40; Rdm. 10,7). Viele Wunder-
9eschichten des Neuen Testaments
Sind von zahlireichen Dionysos-Moti-
vVen durchsetzt. Am meisten heidni-
Sches Gedankengut enthalt das Jo-
hannes-Evangelium; auch viele Paral-
lelen zyr Herakles-Religion.
Der Herakles-Mythos wurde etwa im
S. Jahrhundert vor unserer Zeitrech-
nung ausgestaltet und dann weiter
idealisiert. Herakles war der Gottes-
Sohn, der als Mittler fir die Menschen
ttet. Er lieferte noch um die Zeit-
Wende, besonders unter den sittlich
hochstehenden  Persénlichkeiten,
das erhabendste Vorbild als Weiser
Und Weltheiland. Herakles wird — wie
Jesus — in der Wiege verfolgt (ein
:'Et:s Motiv). Er stirbt mit den Worten:
: Ist vollbracht!» (Joh. 19,30). Bei
Séinem Tode bebte die Erde, sie
SPaltete sich und eine Finsternis trat
:'e')- Scheidend empfiehlt Herakles
Inen Geist dem Vater: «Nimm mei-
nen Geist, ich bitte Dich, zu den Ster-
Nenauf... siehe, mein Vater ruft mich
2‘3und offnet den Himmel... (vgl. Lk.
H_v46; Psalm 30,6): «vater, in Deine
ande empfehle ich meinen Geist!»).
Anschliessend fuhr Herakles zum
S::f:me.l empor. Der an seinem Tode
¥ uldige erhdngte sich (Mt. 27,5;
Pg. 1,18). Weitere Ubereinstimmun-
gﬁn mit Jesus finden wir in der Ge-
Untsgeschichte des Herakles. Hol-

derli i ,
erlin nennt in einer seiner Hymnen -

ghrlstus den «Herakles-Bruder.

ver berlihmte Kult des Osiris wurde
On  &hnlichen Vorstellungen be-
errscht wie die Kulte der erwahnten

Jesus an einem Weinstock-Kreuz hdngend, einem spétgriechischen Sinnbild des Baumes
im Dionysos-Kult. Darstellung an der Kirchentiire des Schlosses von Valers, Sitten-Sion,
Schweiz, aus dem 13. Jahrhundert. (Reproduktion aus: E. Neumann, Die grosse Mutter,
T 114, 1956)

Erldsergdtter. Ohne Unterlass wan-
derten die Mythen durch Raume und
Zeiten. Auch Osiris bereitete in man-
nigfacher Art dem Christentum den
Weg. Horus (Hor-pa-khrot), der Gottli-
che Sohn von /sis und Osiris, wurde in
einem Stall, dem Tempel der heiligen
Kuh, zur Wintersonnenwende gebo-
ren. Im Bild wurde er als Saugling an
der Brust seiner gottlichen Mutter (der
Himmelskonigin) dargestellt. Osiris
war der leidende Gott, Retter und
Richter der Toten, um den man klagte
und Uber den man sich nach seiner
Auferstehung freute. Bei den Myste-
rien wandte man sich im Gebet an ihn,
um die mystische Wiedergeburt zu
erlangen. Das Sinnbild des Gottes war
dasosirische Kreuz, das man verehrte.
Die grosse Verehrung fir die Him-
melskonigin und jungfrauliche Got-
tesmutter Isis ging spater auf die
christliche Maria tber, die die Kirche
als jungfrauliche Mutter ihres Gottes-
menschen Jesus bestimmte. Die Kul-
te der Isis und des Seraphis machten
lange vor dem Christentum das Sym-
bol des Kreuzes popular.

Der hartnédckigste Nebenbuhler der
christlichen Sekten war die Religion

des persischen Sonnengottes Mi-
thras (lat. Sol invictus = unbesiegba-
rer Sonnengott). Seine aus Persien
und Indien stammende Lehre war
schon im 3. Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung nach Agypten gekom-
men. In Rom kam sie zur Zeit des Pom-
pejus (106—48 vor unserer Zeitrech-
nung) auf. Die Religion Zarathustras
(Iran etwa 6. Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung) lehrte bereits Anfang
und Ende der Welt, die Auferstehung
der Toten, ein jungstes Gericht, Him-
mel und Hdélle und ein Zwischenreich
(Hamestagan, das «Fegefeuer» des
Christentums), kannte Engel, Schutz-
engel (Fravashis), den Teufel und
einen heiligen Geist (Spenda Mainyu).
Seine Lehre hat spéter durch die
Mithras-Mysterien Judentum, Chri-
stentum und Islam massgebend be-
einflusst.

Gott Mithras war Mittler zwischen
Gott und den Menschen, Weltheiland
und Erl¢ser. Sein Beiwort lautete «der
Fels». Er war der «Felsgeborene».
Sein Geburtstag, der vom Christen-
tum ubernommen wurde, war der 25.
Dezember und Hirten hatten dem
Kind Gaben gebracht (Mt. 2,11). Mi-

1



thras wurde in einer Felsengruft be-
graben, beweint und unter Freuden-
jubelim Friahjahr als wieder auferstan-
den gefeiert. Auch Jesus wurde spé-
ter als Fels bezeichnet (1. Kor. 10,4)
und ebenso Petrus (Mt. 16,18), dem
auch der Hahn und die Himmels-
schlissel beigegeben wurden; beide
waren Symbole des Sonnengottes. Im
3. Jahrhundert war der Gipfel des Vati-
kanhugels in Rom die Hauptkultstatte
der Mithras-Religion. Sie wurde 376
von Christen zerstért. Genau dort
lasst auch die christliche Legende
Petrus sein Martyrium erleben. Die
Tiara des Papstes ist die Nachbildung
der Kopfbedeckung des Attis und Ti-
thras. Der 1. Tag der Woche begann
mit dem «Tag des Herrn», dem Sonn-
tag, denn Mithras war als Sonnengott
der erste der sieben Planetengeister.
Bis ins 4. Jahrhundert gab es auch im
Christentum am Sonntag keine Ar-
beitsruhe. Der Mithraskult kannte
7 Sakramente, besass Taufe, Firmung
und eine Kommunion, die zum Ge-
déchtnis an eine letzte Mahlzeit des
Meisters mit den Seinen begangen
wurde (vgl. die Jesusworte beim letz-
ten Mahl in Lk. 22,19: «. .. tut dies zu
meinem Gedachtnis»). Die Hostien
(Opferbrote) waren mit dem Kreuzzei-
chen versehen, das auch auf die Stirn
gemalt wurde und. héchstes Symbol
war. Bei den Gottesdiensten sprach
der Priester Uber Brot und Wein hei-
lige Formeln und man klingelte mit
einem Gléckchen. Die Mithrasvereh-
rer beriefen sich auf eine Offenba-
rung, glaubten an die Unsterblichkeit
der Seele, an ein jungstes Gericht
und an eine Auferstehung des Flei-
sches.

Das alteste der bekannten Symbole
des Mithras war der Stier. In den My-
then hatte man aber dann dem Lamm
(Sternbild des Widders) eine bevor-
zugte Stellung gegeben (vgl. Christus,
«das Lamm Gottes»). Die in der Johan-
nes-Offenbarung (Apokalypse) vor-
kommende Phrase von den Gewan-
dern, die «im Blute des Lammes gewa-
schen sind» (22,14), spielte auf Riten
im Mithraskult an, dem Kribolium und
Taurobolium. Der Eingeweihte (My-
ste) lag in einer Grube (Grab) Gber der
auf einem Gitter ein junger Stier get6-
tet wurde, dessen Blut auf den Glaubi-
gen herabrann. Das unbefleckte Kleid
musste er mehrere Tage tragen. Er
wurde dann aeternum renatus, ein

12

«fir die Ewigkeit Wiedergeborener»,
genannt.

Nicht zuletzt sei noch der griechische
Heilgott Asklepios erwahnt. Seine
bedeutendste Kultstatte stand in Epi-
dauros (Hafenstadt im dstlichen Pelo-
ponnes). Im Mythos ist er der Sohn
des Apollon. Die Wunderheilungen in
Epidauros (im 5. Jahrhundert vor un-
serer Zeitrechnung) zogen die Men-
schen magnetisch an. Wie heute nach
Lourdes, pilgerten damals Tausende
nach Epidauros. Autosuggestion und
Wunderglaube spielten — wie heute
— die wichtigste Rolle. An seinen
Weihealtaren prangte gross das Wort
SOTER (= Heiland). Asklepios fuhrte
auch den Namen Jasios (der griechi-
sche Josua; iasthei, iaomei = heilen).
Er ist auch verwandt mit dem griechi-
schen Helden Jason, der mit 12 Ge-
fahrten das goldene Vlies erobert (die

Wir suchen zur Leitung der FVS-
Geschaftsstelle per Delegier-
tenversammiung 1985

eine/n Leiter/in.

Eine ausgewiesene Fachkraft,
die unsere Freidenkerbewe-
gung kennt oder ihr Nahe steht,
richtet das Bewerbungsschrei-
ben an die Adresse des Zen-
tralprasidenten:

Dr. Walter Baumgartner
Clos de Leyterand 8
1806 St-Légier

Es handelt siqh um eine Halb-
tagsstelle.
Der Zentralvorstand

Theologisches Blabla

Die einfaltigen Augen des Glaubens
sehen die leuchtende Wahrheit nicht
inwendig in sich, sondern im objekti-
ven Evangelium, dem sie so oder
anders begegnen, aber dieses Leuch-
ten der Wahrheit leuchtet fur sie, in sie
hinein und damit in ihnen selbst. .

Die Neigung zu Folterungen
und anderen Menschenrechts-
verletzungen entsteht mit der
Militarisierung der Gehirne,
und die Militarisierung der Ge-
hirne entsteht mit der Militari-
sierung der Nation.

Adolf Bossart

Argonautensage; das Lamm, Tier-
kreiszeiches des Widders; vgl. Joh.
1,29: «das ist das Lamm Gottes, das
hinwegnimmt die Sunde der Welt!»
und Off. 5,5, ff. u. a.). Wie Jesus zog
auch Asklepios mit 12 Schilern im
Lande umher und vollbrachte viele
Wunder: er heilte Lahme, Stumme,
Blinde und erweckte Tote. Seine Wun-
derwerden (im Evangelium) von Jesus
genau wiederholt. Symbol des Askle-
pios war der schlangenumwundene
Askulapstab — noch heute (nach
2500 Jahren!) — das Zeichen arztli-
chen Standes und der Heilkunst.
Beeinflusst von diesen Mythen ent-
stand das hellenische Gottkénigtum,
das sich im rémischen Herrscherkult
fortsetzte, der die Formung des bibli-
schen Christusbildes wesentlich be-
einflusst hat. So wie Alexander der
Grosse als «Sohn Gottes» tituliert
wurde, glaubte man, Pompejus (106
vor unserer Zeitrechnung bis 48) sei
«om Himmel herabgestiegen». Sein
Gegenspieler Casar wurde durch Se-
natsbeschluss zur Gottheit erhoben;
auch er soll zum Himmel aufgefahren
sein. Besonders Augustus (63 vor
unserer Zeitrechnung bis 14) wurde
als Gott gefeiert und es wurden zahl
reiche Wunder von ihm berichtet. Ver-
gil (70—19 vor unserer Zeitrechnung)
verherrlichte ihn in seiner Aeneis als
den langst verheissenen «Sohn Got-
tes und Bringer der goldenen End-
zeit».

So verbinden sich im Herrscherkult
weittragende, vom Christentum auf-
gegriffene Vorstellungen. Auch in der
spateren christlichen Kunst sind die
dem Jesus und Jesuskind beigegebe-
nen Symbole Thron, Weltkugel und
Szepter die Symbole des Kaiserkul
tes.

Die grossen Kaiser und Herrscher der
Antike ruhen seit mehr als zwei Jahr-
tausenden in ihren Grabern. Osiris,
Isis, Attis, Adonis, Asklepios, Hera-
kles, Dionysos und Mithras sind mysti-
sche Gestalten. Sie pragten die reli-
gidse Geisteswelt vieler Vdlker Jahr-
hunderte vor Jesus: in Agypten, im
Orient, in Griechenland und im rémi-
schen Weltreich. |hre Tempel sind ver-
fallen, ihre Mythen fast vergessen.
Aber als Gotter sind sie unsterblich.
Sie leben weiter im biblischen Jesus-
Christus — der letzten Inkarnation
antiker Gotter.

Dr. Rudolf Schmidt, Graz



	Götter, Helden und Heilande...: die Quellen aus denen das Christentum schöpfte

