
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 68 (1985)

Heft: 2

Artikel: Götter, Helden und Heilande...: die Quellen aus denen das Christentum
schöpfte

Autor: Schmidt, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413163

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413163
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der
Freidenker-Vereinigung
der Schweiz

Nr. 2 68. Jahrgang
Februar 1985

Götter, Helden und Heilande
Die Quellen aus denen das Christentum schöpfte

Der christliche Kult konnte sich in
seinen Anfängen deshalb durchsetzen,
weil er in vielen heidnischen Religionen

genaue Parallelen aufzuweisen
hatte. Die Christen und ihre Priester
sind aber der Meinung, seine
Glaubenskraft hätte in seinen Verheissun-
9en und Dogmen bestanden, die neue
Aussagen enthielten. Diese Anschauung

ist falsch und verkennt die
tatsächliche historische Entwicklung der
christlichen Religion. Diese wurde in
erster Linie dadurch gefördert, dass
sie sich aus dem Heidentum immer
neue Details aneignete. Sie adoptierte

Schritt für Schritt die Wunder, Riten
und Mysterien der verschiedenen
heidnischen Religionen und ihrer Götter

und Göttinnen. So erscheint sie bei
einer objektiven religionsgeschichtlichen

Betrachtung wie ein riesiges
Pla9iat aus der Vorstellungswelt des
Heiden- und Judentums. Tausend
Fäden verknüpfen das Christentum
mit der Antike. Der verstorbene
katholische Cheftheologe Karl Rahner
meinte auch nichts anderes, als er
schrieb: «Die Seele dieses Körpers,
den wir Kirche nennen, ist vom Himmel

— aber sein Blut ist aus den Griechen

und seine Sprache ist von Rom.»
Natürlich versäumte er nicht, die
geistigen Schätze aus den Mysterienreligionen

als «letzte abgegriffene
Erbstücke» zu bezeichnen, die in christlichen

Besitz übergingen, «um dort in
einem ganz anderen Sinn neuen
G|anz zu erhalten.» Was von diesem
anderen Sinn zu halten ist, hat die blutige

Geschichte des Christentums
und seiner Kirche hinreichend
bewiesen.

Wie wenig die meisten Christen über
die Ähnlichkeit der antiken Kulte mit
dem späteren Christentum wissen,
kann jeder Bürger in seinem Bekanntenkreis

selbst überprüfen. Sie ist

erstaunlich und verdient, einmal
aufgezeigt zu werden.
Das Urchristentum hatte in der
griechisch-römischen Welt weniger mit
der Vorstellung des Polytheismus, als

mit den populären Religionen, in

denen leidende und sterbende Götter
eine grosse Rolle spielten, zu konkurrieren.

Unter diesen waren die
bedeutendsten die alten Religionen des

Syrischen Adonis, des phrygischen
Attis, des Dionysos, des Herakles, des

ägyptischen Osiris und die persische
Mithrareligion. Letztere war die grösste

Rivalin der jungen christlichen
Kirche, die aber schon damals in mehrere

Sekten gespalten war. Auch der
Kult des griechischen Heilgottes
Asklepios fand mit seinen Wundern
Eingang in die heiligen Schriften der
Christen.
In allen diesen Kulten spielte die Idee
vom Tode des Gottes und von seiner
Auferstehung eine hervorragende
Rolle. Alle Religionen waren erfüllt
von Aberglauben, von Sehnsucht
nach Unsterblichkeit und der Tilgung
oder Erlösung von einer Schuld. Riten
und Bussen sollten dies herbeiführen.
Fast alle Gottheiten waren auch von
einer Jungfrau geboren.
Attis und Adonis Herr; der Adonai
der hebräischen Bibel) waren
ursprünglich Gottheiten des
Vegetationsprinzips. Sie wurden durch Riten
verehrt, die der Erneuerung des
Lebens dienen sollten. Es waren meist

Jahresabonnement: Schweiz Fr. 16.-

Ausland: Fr. 20.-
Probeabonnement 3 Monate gratis

Feste, die mit Klagen um den Tod des

Gottes begannen und mit einem Jubel
der Freude bei seiner «Auferstehung»
oder «Wiederfindung» endeten.
Die Mysterien der phrygischen
Muttergöttin Kybele und ihres Sohnes

(oder Geliebten) Attis wurde in Rom

schon 204 vor unserer Zeitrechnung
anerkannt, erlebten aber erst in der
Kaiserzeit ihre grösste Ausbreitung.
Bei dem im März gefeierten öffentlichen

Fest, das mit einer Totenklage
(für den hingerichteten Gott) begann
(vgl. Lk. 23,27) und am 4. Tag mit
Auferstehungsjubel endete, geisselten
sich die Priester (Galli) und vollzogen
an sich die Selbstentmannung. In den

nur für Eingeweihte (Myste) bestimmten

Mysterien wurde der Tod und die

Auferstehung des Attis nachgelebt. In

der Attis-Liturgie hiess es: «Seid
getrost ihr Mystenl Wie der Gott errettet
und auferstanden, so erwächst für uns
die Errettung aus seinem Leiden!»

(vgl. Lk. 24,26; 2. Kor. 1,5).

Die Totenklage um Jesus und der
Auferstehungsjubel stammen aus den
antiken Mysterien. Ebenso ging die
heidnische Grabesprozession mit

dem Bild des auferstandenen Gottes

Aus dem Inhalt.
Götter, Helden und Heilande

Diskussion: Statutenänderung

Sonnwendfeier der USF Basel

Nicht dabei sein

Leserbriefe

Aus der Freidenkerbewegung

9



in die Osterprozession über. Aus der
«grossen Nacht» des Attiskultes, in

der man ein Licht anzündete, wurde
die christliche «Osternacht». An diesen

Brauch erinnert noch die Oster-
kerze.

Von Adonis, dem Tammuz Babylons
und des alten Assyrien, sind mehrere
Kulte bekannt. Die Frauen, die im

Tempel von Jerusalem «um Tammuz
weinen», waren seine Verehrerinnen
(Ez. 8,14).
Auch hier wurde — ähnlich wie beim
Trauerritual des Attis — ein Bild, das
die Stelle eines Menschenopfers
einnahm, in das Meer oder in einen Fluss
geworfen. Am 3. Tag stand dann der
Gott von den Toten auf (vgl. Mt. 1 6,22).
Die Trauer ging in Freude über. Meist
wurde auch durch irgendeinen Kunstgriff

der Priester eine Himmelfahrt
inszeniert (vgl. Mt. 16,19; Lk. 24,51).
Wie beim Attiskult waren es auch hier
Frauen, die den auferstandenen
Herrn, dessen Tod sie beklagt hatten,
«wiederfanden» (vgl. Mk. 16,2; Mt. 28;
Lk. 24).
Wenn wir diese Mythen mit der
Auferstehungslegende Jesu vergleichen,
so scheint uns diese keineswegs neu,
sondern den alten Mythen
abgelauscht, von einer historischen
Wirklichkeit ganz zu schweigen. Es bleibt
die lapidare Erkenntnis, dass der
Kultgott Jesus unter die vielen
auferstandenen Götter nur unter «ferner
liefen» einzureihen ist. Er war der letzte
und wird es hoffentlich auch bleiben,
denn die Menschen des dritten
Jahrtausend werden sich, um überleben
zu können, sicher mit wichtigeren
Problemen befassen müssen, als mit
den Märchen von auferstandenen
Göttern.
Ähnlichen Charakter und gleiche
Ausdehnung wie die Kulte des Attis und
Adonis hatte der des Dionysos (lat.
Bacchus). Er war der vielseitigste der
von den Griechen aus Asien übernommenen

Gottheiten. ErwarderGottder
Fruchtbarkeit, des Weines und des
Schauspiels. Er trug eine Schlangenkrone

und zu seinen Wappentieren
gehörten Stier und Widder. Mit
seinem Erscheinen hatte er einen ganzen

Bodensatz an alten Mythenresten
aufgewirbelt, Erinnerungen an ekstatische

Frühlingsfeiern, an Menschenopfern

und dunkle Mysterien. So wurden

in Attika und Delphi Frühlingsfeiern

veranstaltet, bei denen singen¬

de und tanzende Priester die Göttin
Semele anflehten, mit dem jungen
Dionysos aus einem Erdhügel
hervorzukommen. Dieses Fest ging auf

einen alten kanaanäischen Ritus
zurück, zu dem es gehörte, dass die
Anbetenden (die Adoranten) hüpften
und hinkten. Das Wort dafür war «Pes-

sach». Die Juden nennen ihre Ostern
noch heute so.
Dionysos war ein Freudenbringer,
aber auch ein leidender, sterbender
und wieder auferstandener Gott.
Nach Plutarch wurde in Delphi auch
sein Grab gezeigt. Im Mythos stieg er
jedoch zum Himmel auf und sitzt zur
rechten Hand Gottes (des Zeus) als
einer der12 Grossen (wie Jesus in Mk.
1 6,19). Als Sohn des Zeus und der Per-

sephone — die Zahl der Mythen war
Legion — wurde Dionysos als ein
neugeborenes Knäblein, in einer Krippe
liegend, am Abend der
Wintersonnwende in einer Prozession
umhergetragen.

Ein bekannter Titel des Dionysos war
«der Weinstock». Der Evangelist
Johannes hat ihn auf Jesus übertragen
(15,1). Mittelalterliche Darstellungen
zeigen Jesus an einem Weinstock-
Kreuz hängend (z. B. im Schloss von
Valere, Sitten, Schweiz). Auch das
Wunder bei der Hochzeit von Kana
(Joh. 2) ist schon von Dionysos
vollbracht worden. Der Esel, auf dem
Jesus geritten sein soH, ist bei Dionysos

das Tier des Friedens. Bei den
dramatischen Mysterien wurde rohes
Fleisch gegessen, das das Andenken
seines Opfertodes lebendig erhalten
sollte. Die eigenartige Formulierung
bei Joh. 6,53 (alter Text) für das
Abendmahl: «. wer nicht mein
Fleisch mit den Zähnen zerbeisst und
mein Blut trinkt .» stammt aus dem
Dionysoskult.
Bei heiligen Mahlen trank man Wein,
dersymbolisch als das Blut des Dionysos

angesehen wurde. Der geistige
Inhalt der antiken Eucharistien war ja

Hier hängt Jesus nicht an einem Kreuz, sondern am Baum. Der mittelalterliche Gedankeninhalt

dieses Freskos ist: das Zurückbringen des mythischen Aplels zum Baum der
Erkenntnis. Fresko von Giovanni da Modena, Bologna, 15. Jahrhundert, in der Kirche von
S. Petronio, Bologna (aus: £ Neumann, Die grosse Mutter, T. 116). Bei diesem Fresko mag
dem Künstler wohl die Erinnerung an den heiligen Baumkult gekommen sein. Fast alle
grossen Völker des Orients, Asiens und Europas hatten verschiedene heilige Baume, von
denen dann die verschiedensten Symbole — Pfähle, Säulen, Stabe, Zepter, Kreuze,
Obelisken —und nicht zuletzt auch unser Weihnachtsbaum abgeleitet wurde. Meines Erachtens

ist dieser Baumkult auf den uralten Stern- und Himmelsglauben zurückzuführen, in
dem die Milchstrasse als heiliger Himmelsbaum angesehen wurde. Spuren dieser
Baumverehrung linden wir auch im Alten Testamen, (auch aus Neumann T. 116).

10



der, dass man einen «unsterblichen
Leib und Blut» darreichte. Jeder, der
davon nahm, fand die Unsterblichkeit
bzw. die Wiedergeburt. Die Symbolisierung

von «Leib und Blut» bei den
Römern war ein weithin geübter
Brauch bei den Kulturen. Die christliche

Ausgestaltung der Eucharistie ist
nur eine geringfügige Umdeutung der
alten heidnischen Opferpraxis. So wie
die Hostie im katholischen Ritual das
magere Symbol für das Brot ist, so war
früher dieses Brot ein mageres Symbol

für das Opfertier, das in ganz alter
Zeit ein Menschenopfer war. Im
angeblichen Opfertod Christi spiegelt
sich dieser barbarische Kult wider.
Dionysos steigt auch — wie Hermes
und Herakles — in den Hades (Unterwelt,

Hölle) hinab und kehrt als Sieger
über den Tod zurück, wie Jesus (vgl.
Mt- 12,40; Röm. 10,7). Viele
Wundergeschichten des Neuen Testaments
sind von zahlreichen Dionysos- Motiven

durchsetzt. Am meisten heidnisches

Gedankengut enthält das
Johannes-Evangelium; auch viele Parallelen

zur Herakles-Religion.
Der Herakles-Mythos wurde etwa im
5. Jahrhundert vor unserer Zeitrechnung

ausgestaltet und dann weiter
idealisiert. Herakles war der Gottessohn,

der als Mittler für die Menschen
D'ttet. Er lieferte noch um die
Zeitwende, besonders unter den sittlich
hochstehenden Persönlichkeiten,
das erhabendste Vorbild als Weiser
und Weltheiland. Herakles wird — wie
Jesus — in der Wiege verfolgt (ein
a|tes Motiv). Er stirbt mit den Worten:
<<F-s ist vollbracht!» (Joh. 19,30). Bei
seinem Tode bebte die Erde, sie
spaltete sich und eine Finsternis trat
ein. Scheidend empfiehlt Herakles
seinen Geist dem Vater «Nimm meinen

Geist, ich bitte Dich, zu den Sternen

auf siehe, mein Vater ruft mich
""* und öffnet den Himmel (vgl. Lk.
23.46; Psalm 30,6): «Vater, in Deine
Hande empfehle ich meinen Geist!»).
Anschliessend fuhr Herakles zum
Himmel empor. Der an seinem Tode
Schuldige erhängte sich (Mt. 27,5;
APg. 1,18). Weitere Übereinstimmungen

mit Jesus finden wir in der
Geburtsgeschichte des Herakles.
Hölderlin nennt in einer seiner Hymnen
Christus den «Herakles-Bruder».
Der berühmte Kult des Osiris wurde
v°n ähnlichen Vorstellungen
beherrscht wie die Kulte der erwähnten

T. 114, 1956)

Erlösergötter. Ohne Unterlass
wanderten die Mythen durch Räume und
Zeiten. Auch Osiris bereitete in

mannigfacher Art dem Christentum den
Weg. Horus (Hor-pa-khrot), der Göttliche

Sohn von Isis und Osiris, wurde in

einem Stall, dem Tempel der heiligen
Kuh, zur Wintersonnenwende geboren.

Im Bild wurde er als Säugling an
der Brust seiner göttlichen Mutter (der
Himmelskönigin) dargestellt. Osiris
war der leidende Gott, Retter und
Richter der Toten, um den man klagte
und über den man sich nach seiner
Auferstehung freute. Bei den Mysterien

wandte man sich im Gebet an ihn,

um die mystische Wiedergeburt zu

erlangen. Das Sinnbild des Gottes war
das osirische Kreuz, das man verehrte.
Die grosse Verehrung für die
Himmelskönigin und jungfräuliche
Gottesmutter Isis ging später auf die
christliche Maria über, die die Kirche
als jungfräuliche Mutter ihres
Gottesmenschen Jesus bestimmte. Die Kulte

der Isis und des Seraphis machten
lange vor dem Christentum das Symbol

des Kreuzes populär.
Der hartnäckigste Nebenbuhler der
christlichen Sekten war die Religion

des persischen Sonnengottes Mi-

thras (lat. Sol invictus unbesiegbarer

Sonnengott). Seine aus Persien
und Indien stammende Lehre war
schon im 3. Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung nach Ägypten gekommen.

In Rom kam sie zur Zeit des Pom-

pejus (106—48 vor unserer Zeitrechnung)

auf. Die Religion Zarathustras
(Iran etwa 6. Jahrhundert vor unserer
Zeitrechnung) lehrte bereits Anfang
und Ende der Welt, die Auferstehung
der Toten, ein jüngstes Gericht, Himmel

und Hölle und ein Zwischenreich
(Hamestagan, das «Fegefeuer» des

Christentums), kannte Engel, Schutzengel

(Fravashis), den Teufel und

einen heiligen Geist (Spenda Mainyu).
Seine Lehre hat später durch die
Mithras-Mysterien Judentum,
Christentum und Islam massgebend
beeinflusst.

Gott Mithras war Mittler zwischen
Gott und den Menschen, Weltheiland
und Erlöser. Sein Beiwort lautete «der
Fels». Er war der «Felsgeborene».
Sein Geburtstag, der vom Christentum

übernommen wurde, war der 25.

Dezember und Hirten hatten dem
Kind Gaben gebracht (Mt. 2,11). Mi-

11



thras wurde in einer Felsengruft
begraben, beweint und unter Freudenjubel

im Frühjahr als wieder auferstanden

gefeiert. Auch Jesus wurde später

als Fels bezeichnet (1. Kor. 10,4)
und ebenso Petrus (Mt. 16,18), dem
auch der Hahn und die
Himmelsschlüssel beigegeben wurden; beide
waren Symbole des Sonnengottes. Im
3. Jahrhundert war der Gipfel des
Vatikanhügels in Rom die Hauptkultstätte
der Mithras-Religion. Sie wurde 376
von Christen zerstört. Genau dort
lässt auch die christliche Legende
Petrus sein Martyrium erleben. Die
Tiara des Papstes ist die Nachbildung
der Kopfbedeckung des Attis und Ti-
thras. Der 1. Tag der Woche begann
mit dem «Tag des Herrn», dem Sonntag,

denn Mithras war als Sonnengott
der erste der sieben Planetengeister.
Bis ins 4. Jahrhundert gab es auch im
Christentum am Sonntag keine
Arbeitsruhe. Der Mithraskult kannte
7 Sakramente, besass Taufe, Firmung
und eine Kommunion, die zum
Gedächtnis an eine letzte Mahlzeit des
Meisters mit den Seinen begangen
wurde (vgl. die Jesusworte beim letzten

Mahl in Lk. 22,19: «. tut dies zu
meinem Gedächtnis»). Die Hostien
(Opferbrote) waren mit dem Kreuzzeichen

versehen, das auch auf die Stirn
gemalt wurde und höchstes Symbol
war. Bei den Gottesdiensten sprach
der Priester über Brot und Wein heilige

Formeln und man klingelte mit
einem Glöckchen. Die Mithrasvereh-
rer beriefen sich auf eine Offenbarung,

glaubten an die Unsterblichkeit
der Seele, an ein jüngstes Gericht
und an eine Auferstehung des
Fleisches.

Das älteste der bekannten Symbole
des Mithras war der Stier. In den
Mythen hatte man aber dann dem Lamm
(Sternbild des Widders) eine bevorzugte

Stellung gegeben (vgl. Christus,
«das Lamm Gottes»). Die in der
Johannes-Offenbarung (Apokalypse)
vorkommende Phrase von den Gewändern,

die «im Blute des Lammes
gewaschen sind» (22,14), spielte auf Riten
im Mithraskult an, dem Kribolium und
Taurobolium. Der Eingeweihte (My-
ste) lag in einer Grube (Grab) über der
auf einem Gitter ein junger Stier getötet

wurde, dessen Blut auf den Gläubigen

herabrann. Das unbefleckte Kleid
musste er mehrere Tage tragen. Er
wurde dann aeternum renatus, ein

«für die Ewigkeit Wiedergeborener»,
genannt.
Nicht zuletzt sei noch der griechische
Heilgott Asklepios erwähnt. Seine
bedeutendste Kultstätte stand in Epi-
dauros (Hafenstadt im östlichen Pelo-
ponnes). Im Mythos ist er der Sohn
des Apollon. Die Wunderheilungen in

Epidauros (im 5. Jahrhundert vor
unserer Zeitrechnung) zogen die
Menschen magnetisch an. Wie heute nach
Lourdes, pilgerten damals Tausende
nach Epidauros. Autosuggestion und
Wunderglaube spielten — wie heute
— die wichtigste Rolle. An seinen
Weihealtären prangte gross das Wort
SOTER Heiland). Asklepios führte
auch den Namen Jasios (der griechische

Josua; iasthei, iaomei heilen).
Er ist auch verwandt mit dem griechischen

Helden Jason, der mit 12
Gefährten das goldene Vlies erobert (die

Wir suchen zur Leitung der FVS-

Geschäftsstelle per
Delegiertenversammlung 1985

eine/n Leiter/in.
Eine ausgewiesene Fachkraft,
die unsere Freidenkerbewegung

kennt oder ihr Nahe steht,
richtet das Bewerbungsschreiben

an die Adresse des
Zentralpräsidenten:

Dr. Walter Baumgartner
Clos de Leyterand 8
1806 St-Legier

Es handelt sich um eine
Halbtagsstelle.

Der Zentralvorstand

Theologisches Blabla
Die einfältigen Augen des Glaubens
sehen die leuchtende Wahrheit nicht
inwendig in sich, sondern im objektiven

Evangelium, dem sie so oder
anders begegnen, aber dieses Leuchten

der Wahrheit leuchtet für sie, in sie
hinein und damit in ihnen selbst.

Die Neigung zu Folterungen
und anderen Menschenrechtsverletzungen

entsteht mit der
Militarisierung der Gehirne,
und die Militarisierung der
Gehirne entsteht mit der
Militarisierung der Nation.

Adolf Bossart

Argonautensage; das Lamm, Tier-
kreiszeiches des Widders; vgl. Joh.
1,29: «das ist das Lamm Gottes, das
hinwegnimmt die Sünde der Welt!»
und Off. 5,5, ff. u. a.). Wie Jesus zog
auch Asklepios mit 12 Schülern im
Lande umher und vollbrachte viele
Wunder: er heilte Lahme, Stumme,
Blinde und erweckte Tote. Seine Wun-
derwerden(im Evangelium) von Jesus
genau wiederholt. Symbol des Asklepios

war der schlangenumwundene
Äskulapstab — noch heute (nach
2500 Jahren!) — das Zeichen ärztlichen

Standes und der Heilkunst.
Beeinflusst von diesen Mythen
entstand das hellenische Gottkönigtum,
das sich im römischen Herrscherkult
fortsetzte, der die Formung des
biblischen Christusbildes wesentlich
beeinflusst hat. So wie Alexander der
Grosse als «Sohn Gottes» tituliert
wurde, glaubte man, Pompejus (106
vor unserer Zeitrechnung bis 48) sei
«vom Himmel herabgestiegen». Sein
Gegenspieler Cäsar wurde durch Se-
natsbeschluss zur Gottheit erhoben;
auch er soll zum Himmel aufgefahren
sein. Besonders Augustus (63 vor
unserer Zeitrechnung bis 14) wurde
als Gott gefeiert und es wurden
zahlreiche Wunder von ihm berichtet. Ver-
gil (70—19 vor unserer Zeitrechnung)
verherrlichte ihn in seiner Aeneis als
den längst verheissenen «Sohn Gottes

und Bringer der goldenen
Endzeit».

So verbinden sich im Herrscherkult
weittragende, vom Christentum
aufgegriffene Vorstellungen. Auch in der
späteren christlichen Kunst sind die
dem Jesus und Jesuskind beigegebenen

Symbole Thron, Weltkugel und
Szepter die Symbole des Kaiserkultes.

Die grossen Kaiser und Herrscher der
Antike ruhen seit mehr als zwei
Jahrtausenden in ihren Gräbern. Osiris,
Isis, Attis, Adonis, Asklepios, Herakles,

Dionysos und Mithras sind mystische

Gestalten. Sie prägten die
religiöse Geisteswelt vieler Völker
Jahrhunderte vor Jesus: in Ägypten, im

Orient, in Griechenland und im
römischen Weltreich. Ihre Tempel sind
verfallen, ihre Mythen fast vergessen.
Aber als Götter sind sie unsterblich.
Sie leben weiter im biblischen Jesus-
Christus — der letzten Inkarnation
antiker Götter.

Dr. Rudolf Schmidt, Graz

12


	Götter, Helden und Heilande...: die Quellen aus denen das Christentum schöpfte

