
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 68 (1985)

Heft: 7

Artikel: Die Unvereinbarkeit von Massenvernichtungswaffen mit Moral und
Ethik

Autor: Mynarek, Hubertus

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413204

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413204
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


ISSN 0256-8993

Freidenker
Monatsschrift der
Freidenker-Vereinigung
derSchweiz

Nr. 7 68. Jahrgang
Juli 1985

Jahresabonnement: Schweiz Fr. U.¬
Ausland: Fr. 20.-
Probeabonnement 3 Monate gratis

Die Unvereinbarkeit von Massen-
Vernichtungswaffen mit Moral und Ethik

von Hubertus Mynarek
Als der alte Meister Konfuzius von ei
nem chinesischen Herrscher gefragt
wurde, was für sein zerrüttetes
Staatswesen zuerst zu tun sei, ant
wortete er, notwendig sei zuerst eine
Klärung der Begriffe, ihre Reinigung.
Eine solche Klärung der Begriffe legt
sich auch in unserem geschichtlichen
Raum besonders nahe, weil gerade
'n unserer jüngsten deutschen Ge
schichte viele Begriffe politisch per
vertiert wurden. Man denke nur an
den Begriff der «Endlösung» der
Judenfrage od er heute an Begriffe wie
«Entsorgung», bei der ja bekanntlich
sehr viel betrieben und besorgt wird,
den Lebenden und Nachkommen
jedoch alles andere als die Sorgen
bezüglich der Lagerung radioaktiven
Materials abgenommen werden;
oder an den Begriff der «Nachrüstung»,

die im Grunde nur weitere
Aufrüstung bedeutet. Klärung der
Begriffe tut also not, und auch ich
möchte mich diesem Gesetz der Be-
Qriffsklärung unterwerfen, indem
lch, um Missverständnisse meiner
Stellungnahme zu vermeiden, die
Begriffe Moral und Ethik, so wie ich
S|e verstehe, genauer charakterisiere.

Unter Ethik verstehe ich konkret die
Theorie, die Lehre, die Wissenschaft
yom verantwortlichen Handeln in
"erhalb der Wirklichkeit. Das ei
Qentliche Instrument, das dieses rieh
*'ge, verantwortliche Handeln in der
Gesamtwirklichkeit leiten und aus-flr|dig machen soll, ist die Vernunft,wobei Vernunft hier als vernehmen

des, die Wirklichkeit wahrnehmendes

Organ im weitesten Sinne des
Wortes verstanden wird, also als
weit über den interessebedingten
Sachverstand der einzelnen Spezialgebiete

und Fachdisziplinen des
Menschen hinausgehend gemeint ist.

In diesem Sinne ist Vernunft ein
erkennendes Ganzheitsorgan, dem ein

aufgeklärtes, sehr feinfühliges und
subtiles, wie ein sensibler Seismograph

arbeitendes und auf alle
Dissonanzen der Wirklichkeit reagierendes

Gewissen am nächsten
kommt. Wo die Vernunft in einem
solchen unbedingt verantwortlichen
und ganzheitlichen, universalen Sinn

arbeitet und zu entsprechenden
fundierten Ergebnissen gelangt, dort
schafft sie eine Ethik, die normativ,
die verbindlich ist, die allen anderen
Gebieten des menschlichen Lebens,
auch dem politischen, vor- und

übergeordnet ist. Die Überlegenheit der
Ethik gegenüber allen anderen
Gebieten und Disziplinen des menschlichen

Lebens besteht u.a. darin, dass

sie mit dem gerechtfertigten
Anspruch auftritt, ein entscheidender
Beurteilungsmassstab all dieser
Gebiete zu sein. Sie alle müssen vorden
Richterstuhl der Ethik! Man hat in

diesem Zusammenhang von der
Universalität und Totalität des ethischen

Prinzips gesprochen, weil jeder
Mensch und jede Gemeinschaft bzw.
Gesellschaft zu jedem Zeitpunkt unter

dem Anspruch der ethischen
Vernunft steht.

Demgegenüber ist Moral das, was in

einer bestimmten Gesellschaft zu
einem bestimmten Zeitpunkt faktisch
(also nicht normativ wie bei der
Ethik) an sittlichen oder unsittlichen
Werturteilen, Absichten und
Handlungen vorhanden ist; die Art, wie in

einer solchen Gesellschaft sittlich
Relevantes beurteilt, gewertet wird,
nach welchen tatsächlichen
Massstäben, die man sich aufgrund der in
dieser Gesellschaft vorhandenen
Werturteile und Wertvorurteile setzt,
gehandelt wird. Auch von der politischen

Moral gilt das. Sie bedeutet
das Gesamte dessen, was die
regierenden Politiker eines Staates in

bezug auf sittlich Relevantes denken,
fühlen, wollen und tun. Politische
Moral ist also auch etwas Faktisches,
mit vielen möglichen Fehlern und
Vorurteilen Behaftetes, mit zahlreichen

Denk- und Redeverschleierungen

Versehenes. Sie kann sogar
bedeuten, dass man den faktischen
politischen Zwecken und Absichten ein
moralisches Mäntelchen überstülpt.
Wenn also Bundeskanzler Helmut
Kohl nun wiederholt von der Not-

Aus derrTInTTährZZ!]

Massenvernichtungswaffen
Die Demokratie braucht selbständige
Menschen
Populus locutus -
Das Volk hat gesprochen
Kirchen sind keine
Massenorganisationen

Das Evangelium im Urwald
In Sachen Teletext - Wort zum Tag
Internationales Freundschaftstreffen?
Aus der Freidenker-Bewegung

49



wendigkeit der Herbeiführung einer
«moralischen Wende» spricht, so

bewegt er sich damit, wenn man die
Begriffe Ethik und Moral klar
unterscheidet, unterhalb des Niveaus, das
durch eine verantwortungsbewusste
ethische Vernunft bereitet und
gestaltet wird.
Nach dem Gesagten werden wir uns
also vor allem auf das Problem der
Unvereinbarkeit von
Massenvernichtungswaffen und Etihk konzentrieren

müssen. Das normale moralische

oder sittliche Empfinden verabscheut

zwar ganz unwillkürlich,
unmittelbar und instinktiv jeden Krieg
und alle Vernichtungswaffen, aber in

dem faktischen moralischen Raum,
in dem wir leben, umgehen die
machthabenden Politiker diesen An-
tikriegswillen der Mehrheit mit dem

Hinweis, dass sie Krieg und die dabei

vermeintlich notwendigen
Massenvernichtungsmittel nur für den
äussersten Bedrohungsfall, sozusagen

zur letzten Rettung des Friedens

einplanen bzw. herstellen, stationieren

und anhörten. Die ethische
Vernunft schwebt natürlich auch nicht
abstrakt und basislos im luftleeren
Raum, sondern sie stützt sich auf das

ursprüngliche sittliche Empfinden
des Menschen, das ja mit dem Willen

zum Leben verwandt ist. Aber sie

schafft jenen umfassenden und
differenzierten wie auch detaillierten
Gesamtrahmen, ohne den heute das
unwillkürliche sittliche Empfinden von
Meinungsmanipulatoren zu sehr

pervertiert werden kann.

Kommen wir also endlich zur Sache

selbst! Was sagt die ethische
Vernunft zu den Massenvernichtungswaffen?

Sie kann sie nicht anders
bewerten, als dass sie in jeder Hinsicht,
unter jedem Gesichtspunkt, unter
allen Umständen in sich bös, schlecht,
satanisch sind. Kein Aspekt, kein
Umstand kann diese Waffen
rechtfertigen, auch nicht der Umstand, die
Tatsache, dass der Gegner sie auch
hat. Hier zeigt sich die vorhin
erwähnte Dignität, Vor- und Uberge-
ordnetheit der Ethik gegenüber der
Politik. Politiker, die Massenvernichtungswaffen

herstellen lassen,
stationieren, zu ihrer Anwendung bereit
sind und sich dabei auf ethische Motive

berufen, treten die Ethik mit Füssen.

Sie sollten sich ehrlicherweise

50

für diese Handlungsweise nur politischer

Argumente bedienen. Eine

Ethik, die sich zum Teufelswerk der
Herstellung, Lagerung und Anwendung

so satanischer Instrumente, wie
es alle konventionellen und
nichtkonventionellen Massenvernichtungswaffen

sind, herabwürdigen
lässt, sie legitimiert und ethisch

rechtfertigt, wird zur Pseudo- und
Afterethik. Man muss verstehen, dass
Ethik eben keine Pragmatik ist, dass
sie die Massenvernichtungswaffen
und deren irgendwie gearteten
Gebrauch nicht deshalb sanktionieren
kann, nur weil der Gegner sie auch
hat. Hier besteht eine absolute
Grenze. Wenn etwas in sich so absolut

und in jeder Hinsicht schlecht ist

«Ich habe meinen Glauben verloren!»

wie Massenvernichtungswaffen, die
sich — in keiner Weise begrenzbar -
nicht bloss auf das kämpfende Militär,

sondern auch auf die zivile
Bevölkerung, auf Frauen und Kinder
und auf alle Arten von Tieren und
Pflanzen lebenszerstörend auswirken,

dann kann es nicht dadurch gut
oder entschuldbar werden, dass ein
anderer es auch tut bzw. diese
Massenvernichtungswaffen auch besitzt.
Wer diese unbedingte Autonomie
der Ethik als normativer Wissenschaft

vom Guten und Bösen nicht
sieht, hat von ihr nicht das Geringste,
aber auch nicht das Allergeringste
begriffen.
Spätestens seit Sokrates und Plato in

der Philosophie, aber auch schon
seit Laotse in der altchinesischen
Religionsphilosophie des Tao, gilt als

unaufgebbares und evidentes Axiom
der Ethik: «Lieber Unrecht leiden als
Unrecht tun.» Der Normalpolitiker

hat meistens für diesen unaufgebba-
ren Grundsatz der Ethik nur ein müdes

Lächeln übrig. Wenn schon die
Gefahr besteht, sich vom Feind
schädigen zu lassen, so schlägt er doch
lieber vorher selber zu. Das mag
bestenfalls politisch schlau sein, als
ethisch kann es in keiner Weise gelten.

Das ist deswegen der Fall, weil
Ethik die Entfaltung der Menschlichkeit

des Menschen im Sinn hat. Wer
aber den Feind schädigt, um einer
Schädigung durch denselben
zuvorzukommen, hat schon den Weg der
Menschlichkeit verlassen, weil er an
der bösen Gesinnung des Gegners
partizipiert, teilnimmt, sich von ihr
anstecken liess. Die Funktion der
Ethik besteht gerade darin, sonst

wäre es auch keine Ethik mehr, dass
sie eher Einbussen und Opfer in Kauf

zu nehmen bereit ist, als dass sie si ch

auf das Niveau des Hasses und der
Gewalt zurückschrauben lässt. Das

Gesagte gilt heute in bezug auf
durch Vernichtung bedrohte
Menschheitskollektive und die
Menschheit als ganze noch viel mehr
als im Falle früherer Jahrhunderte, in

denen die Kapazität der Vernichtung
noch eher auf Individuen und
einzelne Gruppen beschränkbar war.

Nun entbehrt der Umstand nicht
einer gewissen grotesken Pikanterie,
dass ausgerechnet die augenblicklich

dominierende Regierungspartei
das C in ihrem Namen hat. Denn sie

betrachtet doch Jesus als Stifter auch

ihrer Art von Christentum. Aber die
im Zentrum der Botschaft Jesu
stehende Feindesliebe fordert gerade
das Heraustreten aus dem tödlichen
Kreislauf der Gewalt und Gegengewalt,

der Rache und Gegenrache,
der bösen Aktion und der ebenso bösen

Reaktion darauf. Mit dem Argument

der Politiker: «Der Gegner
macht das auch, häuft auch
Massenvernichtungswaffen», kann man der
Ethik Jesu hier also gar nicht kommen.

Denn hinter seinem Gebot der
Feindesliebe steht gerade: «Überwinde

das Böse des anderen durch
das Gute»; d.h. konkret: «Setze Dein

Vorbild der Einfrierung der Atomrüstung,

dann wird er folgen, wenn er

merkt, dass Du es wirklich ehrlich
meinst und er Dir vertrauen kann.»
Das tödliche Misstrauen zwischen
den Machtblöcken, das erst das fo*



natische und phantastische Auf- und
Nachrüsten ständig in Gang setzt
und aufrechterhält, steht jeder Ethik
und besonders Jesu Ethik der
Feindesliebe absolut entgegen. Jesus will
auch gerade darauf hinweisen, dass
man den ersten Schritt gegenüber
dem Feind tun soll, dass man den
ersten Schritt zum Stopp der tödlichen

Lawine von Gewalt und
Gegengewalt unternimmt. Deswegen
sagt er: «Liebet Eure Feinde; tut Gutes

denen, die Euch hassen; segnet,
die Euch fluchen...» (Luk. 6, 27f).
Mit einem Wort: Alle zentralen
Innalte der Botschaft Jesu von einem
alle Menschen guten Willens vereinigenden

Gottesreich stehen im absoluten

Widerspruch zur Herstellung,
Lagerung und Anwendung von
Atomwaffen und Massenvernichtungswaffen

überhaupt. Keine Ethik,
schon gar nicht die Ethik Jesu,
vertagt es, dass ein Mensch, der
vorgibt, sich an ihr zu orientieren, aus
Motiven der Anpassung, der Opportunität,

der Bestechlichkeit, des
materiellen Vorteils usw. die Politik der
Herstellung, Lagerung und mögli¬

chen Anwendung von
Massenvernichtungswaffen, seien es atomare,
biologische oder chemische, vertritt
oder verteidigt. Auch das Argument
der machthabenden Politiker,
Massenvernichtungswaffen nur als Mittel
der Politik, nämlich genauer der
Abschreckung einzusetzen, sie aber nie
zum Einsatz kommen zu lassen,
krankt bereits an einem
Widerspruch, weil sogar, noch abgesehen
von der objektiven, in sich ruhenden
Intentionalität dieser Waffen auf
Massenvernichtung, sie kein Mittel
der Abschreckung wären, wenn
feststünde, dass sie nie eingesetzt werden.

Kommen wir zum Schluss! Da es um
unser Leben geht, um jedes einzelne
Leben, aber auch im heutigen
Stadium um das Leben der
Gesamtmenschheit und der Gesamtnatur auf
unserer Erde, kann und darf - das ist
eine legitime ethische Forderung -
kein Mensch ein so wichtiges
Problem wie das der Herstellung,
Stationierung, und Anwendung von
Massenvernichtungswaffen den
regierenden Politikern überlassen. Diese

sind zwar nicht an und für sich
schlecht oder bös oder von vornherein

bösen Willens oder von der
Absicht durchdrungen, Menschen des
gegnerischen oder des eigenen
Lagers zu vernichten. Aber die Erfahrung

zeigt, dass sie nicht selten nicht
nur der diffizilen Problematik der
Kriegstechnik und ihrer Komplexität
schon vom rein militärtechnologischen

Standpunkt aus nicht gewachsen

sind, sondern - was schwerer
wiegt - als Machtpolitiker (und Politik

hat es, wie der grosse deutsche
Soziologe Max Weber mit Recht

sagt, vor allem mit Macht zu tun) den
ethischen Fragen hilflos und
verständnislos wie Kinder gegenüberstehen.

Eine politische Psychologie
kann darüber hinaus aufweisen,
dass sie nicht selten gewissensgeschädigt

sind, weil der tagtägliche
Umgang mit der Macht und der
Druck, ständig für die eigene
Handlungsweise und die eigenen
Legitimationsdefizite verbal hohe ethische
Verbrämungen zu finden, die Gewissen

abstumpft.

Die Demokratie braucht selbständige Menschen
Wenn Pfarrer Küster von einem
Kirchenmitglied gefragt wird, ob es ausder Kirche austreten soll, dann drängen

sich drei Feststellungen auf.
Erstens ist dies ein Symptom vieler
erwachsener Menschen. Zweitens
steht, wer eine solche Frage stellt, mit
einem Bein bereits ausserhalb der
Kirche und wäre besser beraten, sich
einer laizistischen Organisation an-
zuschliessen. Und drittens ist ein
Pfarrer in einem solchen Zwiespaltnicht neutral und somit nicht der
geeignete

Gesprächspartner. Ausserdem

muss der Auffassung von Pfar-
rer Küster, die starke
Kirchenaustrittsbewegung würde der Gesellschaft

auf längere Sicht mehr schaden
als der Kirche, energisch

widersprochen werden. Diese Behauptung'ässt sich durch nichts belegen. Werdie Augen offenhält, muss doch
sehen, dass eine gute persönliche
Lebensführung mit Religion und Chri¬

stentum nicht viel zu tun hat. Gut und
schlecht ziehen sich quer durch alle
Religionen und Weltanschauungen.
Wenn Pfarrer Küster Recht hätte,
müsste in jenen Teilen der Welt, in

denen das Christentum gelehrt wird,
das praktische Leben (nicht in der
Theorie) höchsten moralischen
Grundsätzen entsprechen. Das ist,
wie Pfarrer Küster zugibt, nicht einmal

innerhalb der Kirche der Fall.
Ganz unverständlich ist auch, wie
Pfarrer Küster schreiben kann, unser
Verständnis von Gut und Böse sei

durch Jahrhunderte durch die Bibel

gewachsen. Wie die Kirchengeschichte

beweist, haben die durch
die Bibel inspirierten Institutionen
(geistlicher und weltlicher Natur)
wenig Segen über Andersdenkende
gebracht. Auch ist Pfarrer Küster gut
plaziert, um zu wissen, dass die
Bibelkenntnis - insbesonder bei den

Jungen - auf einem absoluten Tief¬

punkt angelangt ist. Die biblischen
Aussagen sind geprägt durch
gesellschaftliche Verhältnisse, die mit den
heutigen nicht mehr viel zu tun
haben. Sie sind deshalb als Lebensund

Orientierungshilfe nicht sehr
geeignet. Solange man unserer Jugend
nichts Besseres in die Hand gibt, soll
man sich auch nicht über ihre
Orientierungslosigkeit beklagen.

Dr. W. Baumgartner, St-Legier,
Zentralpräsident der
Freidenker- Vereinigung
der Schweiz

Redaktionsschluss ist jeweils am
10. des Vormonats. Später
eintreffende Manuskripte können
nicht mehr berücksichtigt werden.

Die Redaktion

51


	Die Unvereinbarkeit von Massenvernichtungswaffen mit Moral und Ethik

