
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 67 (1984)

Heft: 6

Artikel: Indien und das Christentum

Autor: Schmidt, Rudolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413097

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 19.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413097
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der
Freidenker-Vereinigung
der Schweiz

Nr. 6 67. Jahrgang
Juni 1984

Indien und das Christentum
Indien stand schon mehr als ein
Jahrtausend vor unserer Zeitrechnung auf
einer hohen Kulturstufe. Es befruchtete

die mediterrane Antike durch
seine Sprache, seine Gebräuche und
seine Überlieferungen. Das heisst
nichts anderes, als dass unser Altertum

wieder ein Altertum gehabt hat,
von dem es «gelernt», von dem es
kopiert hat. Es ist erwiesen, dass die
griechische Sprache, wie auch die
indo-germanischen Sprachen, mit
dem Sanskrit in enger Beziehung
stehen. Mit der Sprache kam auch die
Kultur, kamen Mythen und mit ihnen
religiöse Vorstellungen und Kulte
nach dem Westen. Sanskrit ist die
erste Sprachurkunde, die wir besitzen.

Einige Beispiele:
Aus griechischen Mythen: Herakles,
Sanskrit (S) Hara Kala, der Held des
Kampfes. Iphigenie, die geopferte
Jungfrau, S Apha-gana, die ohne
Nachkommen stirbt. Athene, Göttin
der Keuschheit, S Atanaia, die
Kinderlose.

Völker- und Landnamen: Hellenen, S
Heiana, Krieger, die der Heia, dem

Mond opfern. Kelten, S Kallata, die
einfallenden Kriegsherren. Mesopotamien,

S Madya-potama, das Land
zwischen den Flüssen. Norwegen, S

Naravaya, das Land der Männer des
Meeres. Alemannen, S Ala-manu,
die freien Männer.
Auch bei den Zahlen sehen wir die
enge Verwandtschaft zum Sanskrit: S

ekas, dvan, trayas, katvaras, panka,
shash, saptä, ashtä, nava, dapa. 20:
vincati; 100: gatam. Weitere Beispiele
könnte man durch ein ganzes Wörterbuch

durchführen.
Die Mythen der Völker des klassischen

Altertums bildeten sich aus
Grundgedanken indischer
Überlieferungen. Die Götterlehren bei den
Griechen und Römern entstanden
anfangs im engsten Anschluss an die
indischen, erst später entwickelten
sie sich freier, nachdem die Erinnerung

an ursprüngliche Bedeutungen
immer mehr geschwunden war. Die
Legende von Jason und seiner Fahrt
zum goldenen Vlies ist noch heute in

Indien verbreitet, die llias Homers ist
eine verblichene Erinnerung an das
indische Heldengedicht Ramayana.
(Müller)
Mit der Schrift, der Sprache und
Philosophie kamen auch religiöse
Vorstellungen nach dem Westen. Sie
vermischten sich mit anderen
Einflüssen und Denkungsarten, wurden
geändert und geläutert. Gerade
auswandernde und kolonisierende Völker
bewahrten religiöse Überlieferungen
am meisten, denn sie sind ein geheiligtes

Band zwischen dem neuen und
dem alten Vaterland, in dem die Asche
der Vorfahren ruht.
Aus der Fülle des Materials, das
verschiedene Forscher schon Anfang
dieses Jahrhunderts zusammengetragen

haben, können hier nur einige
zentrale Vorstellungen des
Christentums mit den weit älteren
indischen verglichen werden.
So ist die christliche Dreifaltigkeit
schon vorgebildet im Trimurti
(Dreieinigkeit) Brahma-Vishnu-Shiva; in
den Veden als Attribut der Göttlichkeit.

Auch in Ägypten lehrten die Priester

die Zahl 3 und die Triade, die die
ganze Natur mit ihrem Glanz erfüllt.
Im NT. kommt die Zahl 3 neben den
Zahlen 12 (der Tierkreis), 7 (die
7 Planetengeister) und 4 (die 4 königlichen

Sternbilder) am häufigsten
vor.
Die Veden Wissen) sind die ältesten

heiligen Schriften Indiens. Über
ihr Alter gehen die Ansichten auseinander.

Aufgrund indischer astronomischer

Angaben (die Inder hatten eine
sehr intelligente Zeitbestimmung, die
sich auf den Tierkreis im Zusammenhang

mit dem Vorrücken der Sonne
bezog) wurde ein Alter von 4—5000
Jahren v. Chr. errechnet. Der Maha
Bharata etwa mit 4 Jahrtausenden
v. Chr. Nach Glasenapp gehen die
Anfänge nur über ein Jahrtausend
v. Chr. hinaus (S. 26).
Die Menschwerdung Gottes im
indischen Gottessohn Krischna, seine
Geburt und sein Lebensweg spiegeln
sich in den Geschichten um Jesus im
christlichen NT.

Jahresabonnement: Schweiz Fr. 16.-

Ausland: Fr. 20.-
Probeabonnement 3 Monate gratis

Nach der indischen Lehre hat sich
Gott 9 mal herabgelassen, um persönlich

in die Geschicke der Menschen
einzugreifen. Aber erst das 9. Mal ist
eine Menschwerdung erfolgt. Das war
die Menschwerdung Krischnas, des
Sohnes der Jungfrau Devanaki. Sein
Kommen kündigten verschiedene
Prophezeiungen an, die im Atharva-
Veda, in den Vedangas, im Vedanta
und Pururava aufgeschrieben sind.
Z. B.: «Im Leib einer Jungfrau wird der
Strahl göttlichen Glanzes menschliche

Form annehmen, und sie wird als
Jungfrau gebären, denn keine
unreine Berührung wird sie befleckt
haben.» (aus Vedangas)
Nach der Geburt Krischnas in der
Behausung eines Priesters kommen
Einsiedler. Es begrüsst sie Vasichta,
der oberste der Einsiedler «Jungfrau
und Mutter, wir begrüssen Dich! Du
bist unser aller Mutter, denn aus Dir
wurde der geboren, der uns erlösen
soll. Du sollst ihn Krischna nennen.» In
einer anderen Legende wurde er von
seinen Jüngern auch Jisnu Djisnu)
undJezeus,der«Strahlende»genannt.
Er verlässt seine Mutter, um Indien zu
durchwandern und seine Lehre zu
verkünden. Er vollbringt Heldentaten
und Wunder. Viele apokryphe (von der
Kirche nicht anerkannte) Evangelien
erzählen Heldentaten des jungen
Jesus. Das Konzil von Nicäa (325) hat
diese aber nicht in den Kanon
aufgenommen, da man ja keinen Helden,
sondern einen Dulder brauchte.

Aus dem Inhalt.
Indien und das Christentum

Kirche und Südamerika

Gedanken zu einer Kinderbibel

Freidenker für den Frieden

Bikini und Dogma

Leserbriefe, Bücher,
Zeitungsmeldungen

Aus der Freidenkerbewegung

41



In der Lehre Krischnas spielte — wie
bei Jesus — die Parabel (Gleichnis)
eine grosse Rolle. Die berühmteste ist
die vom armen Fischer Durga, die den
Kindern Indiens noch heute erzählt
wird. Die Erzählung in Lukas 5,4 ist
ihr nachgedichtet.
Krischna lehrte: «Werseine Werke um
meinetwillen tut, wer sich mir ganz
hingibt und mich liebt, wer frei ist von
dem Hang zu den Dingen dieser Welt
und ohne Feindschaft gegen alle
Wesen, der gelangt zu mir.» (Bhaga-
vad-Gita, XI. Gesang). Krischna wurde
betend von einem Pfeil durchbohrt.
Das Volk strömte herbei, um den heiligen

Leichnam zu bergen. Doch er war
verschwunden; er war in den Himmel
aufgefahren (nach brahmanischen
Traditionen).
Ähnlich wie das Leben Krischnas verlief

Leben und Wirken Buddhas.
Auch in der Buddha-Legende finden
wir Vorbilder für die Jesus-Legende.
Da träumt die göttliche Jungfrau
Mayadevi, dass Buddha in Gestalt
eines weissen Elefanten in ihren
Schoss eingeht. Die Brahmanen deuten

ihren Traum und verkünden, dass
der Sohn ein edler Spross aus königlichem

Geschlecht sein werde, ein
Tschätravartin (König der Könige).
Seine Geburt kündigt ein leuchtender
Stern an. Hirten und Könige bringen
Geschenke, Fürsten bieten dem Kinde

Paläste zur Wohnung an. Als ^jähriger

geht Buddha verloren wie Jesus,
zeigt als Knabe schon grosse Weisheit,

fastet in der Wüste und wird von
Dämonen versucht. Auch Buddha hatte

12 Jünger, die mit ihm wandern: den
Lieblingsjünger Ananda, dann
Kassapa, den Säulenjünger, der später
das Haupt wurde, wie Petrus, dann
einen Abtrünnigen, Devadatta,
entsprechend dem Judas, und auch
einen Zweifler, Subhadda, wie
Thomas. Buddha verkündet drei Monate
vor seinem Tod sein Hinscheiden. Er
starb, 80jährig, untereinem Baum. Bei
seinem Tode bebte die Erde, es fiel
ein Meteor, die Sonne verfinsterte
sich, es donnerte und Blüten fielen
vom Himmel. (Pfleiderer, A. 23).
So haben wir bei Krischna und Buddha

alles beisammen, was wir auch im
Neuen Testament vorfinden. «Die
christliche Quelle folgt der Buddha-
Legende Zug um Zug, übergeht alles
spezifisch indische, allzu sinnliche
und bunte, geschlechtliche. Sie
verwendet möglichst alttestamentliche
Anklänge an den geeigneten Stellen
zur speziellen Gestaltung; sie weiht,
vertieft, vergeistigt im christlichen
Sinn.» (Seydel, S. 34).
Ein einschneidender Unterschied
besteht jedoch zum christlichen
«Erlösungs-Mythos». Paulus betrachtete
seinen Christus als Erlöser, weil er
durch seinen Tod die Menschheit von
den Folgen der Erbsünde befreit hätte
(Rom. 5,18). Er habe durch seinen
(vorherbestimmten) Tod am Kreuz

sein Leben gewissermassen im voraus

als «Lösegeld für viele»
hingegeben.

Buddha hat dagegen nur den Weg der
Erlösung gezeigt. Jeder Mensch müsse

sich selbst befreien; durch gute
Werke, durch Bereuen seiner Fehler
und den reinen Vorsatz, besser zu
werden, d. h. durch Selbsterkenntnis
und durch ein sittenreines Leben.
Auf einen indischen Ursprung schein
auch eine Stelle in der Joh. Offenbarung

(1,8) hinzuweisen: «Ich bin das
Alpha und das Omega, der Anfang und
das Ende, spricht der Herr.» Alpha und
Omega sind Anfang und Ende des
griechischen Alphabetes und nicht
des hebräischen, wo es Alef und Taw
heissen müsste. Alpha und Omega
ergeben das AOM. Das ist das heilige
Wort und Zeichen der Inder und die
älteste Form der Anrufung Gottes in
Asien. Im Bhagavad-Gita finden wir
mehrmals den Ausspruch Krischnas:
«Ich bin das AOM Anfang, Mitte
und Ende alles Geschaffenen alles
was da ist.» Sicher ist dieser Satz in
der Joh. Off. mehr als «zufälliger
Zusammenklang» mit den indischen
Offenbarungen. (Dilger, S. 17).
Es gibt auch eine indische Paradies-
Geschichte, die der hebräischen
Fassung sehr ähnlich ist. Nur ist sie
menschlicher und verzeihender. Das
Paradies ist Ceylon. Adima (S der
erste Mensch) und Heva (S die das
Leben vollständig macht) werden von
Brahma nicht verflucht, wie es Jahwe
tut, sondern er verzeiht ihnen, weil sie
aus Liebe gehandelt haben. Sie müssen

wohl das Paradies Ceylon
verlassen, aber Brahma verspricht ihnen,
dass er Vischnu senden werde, der im
Leib einer Jungfrau Mensch werden
wird; er soll ihnen allen Hoffnung auf
Vergeltung in einem anderen Leben
bringen wenn sie zu ihm beten.
(Ramatsariar, Erzählungen und
Erklärungen d. Veden). Adima und Heva
verlassen über eine Inselbrücke das
Paradies. Diese Inseln heissen noch
heute Palam-Adima (Adamsbrücke)
und ein Berg auf Ceylon heisst Adam-
Peak. Der grosse Unterschied zur
hebräischen Fassung ist, dass Jahwe
nicht den Heiland verkündet wie Brahma.

Die Messiasfigur ist erst bei den
Propheten in die Bibel gekommen.
Die Veden kennen auch die Sintflut-
Geschichte. Der indische Noah ist
Vaivasvata. Auch er muss ein Schiff
bauen. Als die Elemente sich beruhigt
hatten, führt Vischnu in Gestalt eines
Fisches das Schiff sicher auf einen
Berg im Himalaya. «Vischnu hat euch
gerettet» sagt der Fisch, «auf seine
Bitte hat Brahma Gnade geübt. Nun
befolgt seine Gebote und bevölkert
die Erde wieder.»
Interessant ist auch die grosse
Ähnlichkeit mit 1 Mose, 22, betreffend die
Opferung Isaaks durch Abraham. Der
indische Abraham ist Adgigarta. Er
war ein Enkel des indischen Noah

Vaivasvata. Auch Adgigarta soll
seinen Sohn opfern, den ihm seine lange
unfruchtbar gewesene Frau Parvady
geschenkt hatte. Als er ihn mit seinem
Opfermesser töten will, erscheint
Vischnu in Gestalt einer Taube und
spricht: «Lass ab, Gott ist durch
deinen Gehorsam zufriedengestellt
dein Sohn möge lange leben, denn er
ist es, von dem die Jungfrau erstehen
soll, die einen göttlichen Keim
empfangen wird.» (Ramatsariar,
Prophezeiungen; zit. n. Plange, S. 129)*
Mitte des 19. Jahrhunderts veröffentlichte

der französische apostolische
Missionar Abbe Huc ein Buch: Souvenirs

d'un Voyage dans la Tartarie, le
Tibet et la Chine pendant les annees
1844, 1845 et 1846 par M. Huc,
Missionare apostolique. Darin berichtet
er mit grossem Erstaunen über die
Ähnlichkeiten, die zwischen dem
buddhistischen und christlichen Kultus
bestehen: «Man kann nicht umhin, von
der Übereinstimmung der buddhistischen

Zeremonien mit den katholischen

betroffen zu sein. Der Bischofsstab

(Krummstab), die Mitra (Bischofsmütze),

die Palmatica (Messgewand
der Diakonen), der Chorrock, das Plu-
viale (Regenmantel, Rauchmantel der
katholischen Priester, Krönungsmantel),

das die grossen Lamas auf Reisen
tragen, oder wenn sie eine geistliche
Handlung ausserhalb des Tempels
vornehmen. Das Psalmodieren, das
Zölibat der Geistlichen, Fasten,
Prozessionen, Litaneien, alles das sind
Sachen, die der Buddhismus mit uns
gemein hat.» (zit. n. Plange, S. 225f.).
Dazu kommen noch Tonsur,
Reliquienverehrung, Beichte und
Kommunion. (M. Müller).
Huc schrieb dieses Buch im guten
Glauben, dass die Buddhisten das
alles von den Katholiken abgelauscht
hätten, weil katholische Missionare im
7. und 8. Jahrhundert in China tätig
waren. Ihm war unbekannt — was wir
heute mit Sicherheit wissen — dass
diese Kulte in Indien schon lange vor
dem Christentum üblich waren. Die
damaligen Herren in Rom wussten
dies aber sehr wohl und setzten das
Buch von Huc bald nach seinem
Erscheinen auf den Index.
Während des Opfers in der Pagode
(Kommunion) reichte der Brahmane
kleine geweihte Reisbrote, die Pin-
das, die kniend empfangen und
gegessen werden mussten, um von den
Sünden gereinigt zu werden. Der
Gebrauch von Wein bestand nicht, der
Priester hatte aber einen Kelch mit
Sorna (Haoma), der den Göttern Kraft
und Unsterblichkeit gab, wie man
glaubte. «Kleine Brote in runder Form
von Talergrösse wurden dargereicht
und daneben der Haomatrank.» (Seydel,

S. 273).
Haoma war ursprünglich der ausge-
presste Saft der Somapflanze (ascle-
piasacida), mit dem die vedischen
Arier das Opferfeuer besprengten. Er

42



wurde in Indien auch Amrita genannt.
Auf Gräbern der ersten Christen in
den Katakomben Roms hat man
Abbildungen dieser asclepia acida (eine
Pflanze mit länglicher Frucht) gefunden.

Sie wächst nur in Indien und
Zentralasien und war ein Symbol für
den Glauben dieser Toten. Auf den
Grabsteinen findet sich aber auch das
buddhistische Kreuz, meist in Verbindung

mit dem PAX-Zeichen, aber auch
alleinstehend. (Plange zitiert hier Mar-
ruchi, Elements d'Archeologie chre-
tienne. II. Itineaire des Catacombes,
S. 288).
Interessant ist, dass das Kreuzzeichen,

das schon der grosse Nebenbuhler

der christlichen Lehre, die
Mithrareligion, verwendete, auf den
ersten Christengräbern nur selten zu
finden ist. Wohl deshalb, weil erst das
spätere Christentum dieses Zeichen
als Symbol gewählt hat.
Die angeführten Tatsachen sind nicht
so erstaunlich, denn es bestanden
Jahrhunderte vor unserer Zeitrechnung

rege Handelsbeziehungen
zwischen Rom und Indien. Plinius d. Ä.

berichtet, dass ganze Schiffsflotten
nach Indien segelten, dass aber auch
von Indien zahlreiche Schiffe nach
Ägypten fuhren und sich in Alexandria
viele indische Kaufleute sesshaft
machten, um in verschiedenen Gebieten

des Mittelmeeres Handelsbeziehungen

anzuknüpfen. Der
Hauptverkehr war mit Ceylon, dem damaligen

Sitz des gläubigsten Buddhismus.

Ceylon ist auch der Mittelpunkt
der früher erwähnten Paradiesgeschichte.

Es wird von indischen
Gesandtschaften an römische Kaiser
berichtet, unter denen sich Buddhisten

befanden, die vermutlich von
ihren heiligen Schriften Übersetzungen

angefertigt hatten. Die buddhistische

Religion war um 300 v. Chr. in
Indien Staatsreligion. Die Krischna-
religion bestand neben ihr, ist aber
weit älter.

Katholische Priester zitieren immer
wiederden Missionsbefehl des
auferstandenen Jesus in Mt. 28,16 und Mk.
16,15. Er ist aber ein Einschub und
Anhängsel redaktionierenderChristen
des 3. Jahrhunderts. Bei Mt. wird dieser

Befehl «am Berge» gegeben, bei
Mk. sitzen die Jünger «zu Tisch». Er
gleicht dem Buddhas: «Geht hin Bhik-
kus, geht und predigt aller Welt das
Gesetz. Wirkt für das Beste der Anderen

wie für Euer Eigenes. Bringt die
frohe Botschaft jedermann. Es sollen
nicht zwei von Euch denselben Weg
gehen.» (Olkott, S. 85).
Erstaunlich ist folgender Satz: Jeder
religiöse Glaube verdunkelt die Denkkraft

des Menschen, indem er ihn von
dem Wesentlichen abzulenken
versucht. Die Verehrung der Gottheit,
unter deren Bild man die Achtung vor
den Naturgesetzen verborgen hat,
vertreibt die Wahrheit zugunsten des

niedrigsten Aberglaubens, (aus Vyasa-
Maya, 3. Jahrhundert v. Chr. zit. n.
Plange, S. 114).
Es wird noch sehr lange dauern, bis
diese alte indische Weisheit in die
Gedanken aller Menschen Eingang
gefunden hat. Sie werden aber erst
dann wirklich das sein, wozu sie auf
Erden berufen sind.

Dr. Rudolf Schmidt, Graz

* Die Aussagen von Plange sind insofern
beweiskräftig, weil ihnen Studien von Louis
Jacollot zugrunde liegen. Dieser bekleidete

viele Jahre das Amt eines
Gerichtspräsidenten in Indien und verkehrte mit
gelehrten indischen Priestern, die ihn in die
Literatur der alten indischen Religionen
einführten. Dabei ist ihm der enge
Zusammenhang der indischen mit der
christlichjüdischen Religion zum Bewusstsein
gekommen.

Tages-Anzeiger, 10. März 1984

Kirche in Südamerika

Monsehores
für/gegen
Haifische
Was mich an der katholischen Kirche
immer noch und immer wieder
erstaunt, ist die Vielfalt der
Geisteshaltungen, die innerhalb dieses
labyrinthischen Lehrgebäudes
nebeneinanderwohnen und abwechslungsweise

die Führung übernehmen. Scheinbar

paradoxe Charismen lösen sich
ab, dem Apostolischen Stuhl scheint
es nichts auszumachen, wer sich auf
ihm niederlässt, der Bauernsohn
Giuseppe Roncalli als progressiver Papst
Johannes XXIII. oder der Bauernsohn
Karol Wojtylaals konservativer Johannes

Paul II. Heilige Väter aller
Schattierungen bestimmten oder bestimmen

mit derselben normativen Kraft
die jeweilige Strenge oder Milde, mit
der die katholischen Moralgrundsätze

anzuwenden sind.
Aber gerade in der Anwendung der
Normen sind geographische und
zeitliche Verschiebungen auffällig. Der
Vergleich zwischen Brasilien und
Nicaragua macht das deutlich. Die
brasilianischen Bischöfe sind in ihrer
Mehrheit näher der Praxis von Johannes

XXIII. als derjenigen von Johannes

Paul II. Wie Kathy von Däniken in
ihrem Bericht (ab Seite 24) aufzeigt,
steht Brasiliens Episkopat im Streit
um die Bodenrechte eher auf seiten
der geprellten armen Landarbeiter. Er
scheut sich nicht, «die ungerechte
Verteilung des Bodens in Brasilien»
und «die zügellose Spekulation, welche

die kleinen Besitzungen vernichtet
und die Kleinbauern von ihrem

Literatur:

Bhagavad-Gita, Deutsche Übersetzung
von Richard Garbe.
Buddhas Leben und Wirken. Nach der
chinesischen Bearbeitung von Acva-
goshas. Deutsch von Th. Schultze; Recl.
Bibl. 3418.
Rhys Davids, Der Buddhismus;
Recl. Bibl. 3941
W. Dilger, Krischna oder Christus. Eine
religionsgeschichtliche Parallele; Basel 1904.
H. v. Glasenapp, Glaube und Ritus der
Hochreligionen. Fischer 346, 1960.
Max Müller, Essays der vergleichenden
Mythologie.
Olcott, Buddhistischer Katechismus;
Übersetzung von Dr. Erich Bischoff.
Dr. Otto Pfleiderer, Das Chistusbild des
urchristlichen Glaubens. Berlin, 1903.
Th. J. Plange, Christus — ein Inder?
19063.
R. Seydel, Das Evangelium von Jesu und
die Buddhalegende.

Land verjagt», zu verurteilen
(Bischofskonferenz 1976). In einer Denkschrift
von 1982 geisselten die Bischöfe «die
antisoziale Aneignung von
städtischem Grund und Boden durch die
Immobilienspekulation».
Anders in Nicaragua. Derselbe hohe
Klerus, der sich mit der Blutherrschaft
Somozas sehr wohl zu arrangieren
verstand und dem das materielle
Elend der Volksmehrheit ziemlich
schnuppe war, regt sich nun masslos
auf, weil die revolutionären Führer
angeblich mit totalitären Methoden
das Volk aus der Misere hinausführen
wollen. Mit allen geistlichen Mitteln
versuchen die Exzellenzen, die Autorität

der Sandinisten zu untergraben,
obwohl diese in den beinahe fünf Jahren

ihrer Herrschaft bewiesen haben,
dass ihr Vorbild weder die Sowjetunion

noch Kuba ist, sondern dass sie
einen eigenen sozialistischen Weg
beschreiten.
Die brasilianischen Oberhirten haben
offenbar erkannt, dass man den
Marxismus nicht aufhalten kann, indem
man reaktionären Strukturen den
bischöflichen Segen erteilt, sondern nur,
indem man den oligarchischen und
multinationalen Raubfischen die Stir-
ne bietet.
Nicaraguas Monsenores leben immer
noch in einer feudalen Phantasiewelt.
Sie unterscheiden zwischen armen
Sündern und sündigen Armen. Die
armen Sünder, das sind die aktiven
und passiven Anhänger der früheren
Diktatur, ihnen soll verziehen werden,
denn sie marschierten immer stramm
und fromm in den Christ-Königs-Prozessionen

mit. Die armen campesinos
hingegen, die sich von den Sandi-
nisten-Satanisten verführen Hessen,
sind sündige Arme, für sie gibt es
weder Erbarmen noch Verzeihen.

Peter Frey

43


	Indien und das Christentum

