
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 67 (1984)

Heft: 1

Artikel: Kind und Gott

Autor: Hermann, Fritz

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413063

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413063
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


gegen Angst und Göttermythen stellte8,
obwohl er etwas ausser dem All Existierendes

ablehnte und damit eine
naturwissenschaftliche Weltanschauung
vertrat, kann Epikur doch noch nicht als
Atheist bezeichnet werden. So hat Epikur

das Vorhandensein von Gottheiten
keineswegs geleugnet:«Götter gibt es,
da wir sie doch offenbar zu erkennen
vermögen»9, oder an anderer Stelle:
«Wen glaubst Du noch höher stellen zu
können als den, der von den Göttern
fromm denkt.»
Wenn für Epikur die Existenz von Göttern

absolut zu seinem Weltbild gehörte,
so wies er ihnen doch einen ganz
bestimmten Platz im Weltgeschehen zu.
Götter gibt es, doch sie sind nicht so,
«wie die grosse Menge sie sich denkt...
und nicht der ist gottlos, der die
Gottesvorstellung der Masse beseitigt, sondern

wer den Göttern die Ansichten der
Masse anhängt.»10 Epikur selbst musste

sich anscheinend schon dagegen
wehren, als A-Theist, als Gott-loser
verschrieen zu werden und konterte
entsprechend zurück. Epikur glaubte daran,

«dass die Gottheit ein unvergängliches

und seliges Wesen ist»; er wehrte
sich dagegen, dass dieser Gottheit

etwas angehängt werde, «was ihrer Un-
vergänglichkeit zuwiderläuft oder was
mit ihrer Seligkeit unvereinbar ist».11 So
kennen die Götter nach Ansicht Epikurs
«weder Zorn noch Wohlwollen»12, sind
also frei von Gunst- und
Hassgefühlen. Indem nun diese Gottheiten
aber weder jemanden belohnen noch
bestrafen, üben sie keinerlei Einfluss
auf das Menschenleben aus.
So tritt also Epikur kurz vor die Schwelle,

mit sämtlichem Göttlichen aufzuräumen

und gilt deshalb als Wegbereiter
des erst 2000 Jahre später sich
vollendenden Atheismus.

Die englischen Deisten
II. Viele Jahrhunderte nach Epikur war in

religionskritischer und -philosophischer
Sicht nichts nennenswert Neues zu
verzeichnen. Erst mit der Renaissance, der
Rückbesinnung auf verlorene Kulturen
und deren Wissen, verstärkte sich das
dem Diesseits zugewandte Weltgefühl
und distanzierte sich die Wissenschaft
entschieden von der Theologie. Zwei bis
drei- Jahrhunderte später erlebte die
europäische Geschichte mit der Aufklärung

eine weitere radikale Abwendung
von den seit Jahrhunderten gültigen
Werten und religiösen Vorstellungen. Im

Milieu dieses Aufbruchs finden wir nun
auch die rationalistischen Denksysteme
der ¦ englischen Deisten, welche bald
auch Freidenker genannt wurden. Frei
wollten diese Aufklärer vor allem sein
von religiösen Dogmen und kirchlicher
Lehrautorität. Wenn sie sich auch radikal

von den bestehenden Traditionen
abwandten, so konnten sie - wie auch
sämtliche anderen grossen Denker der
Aufklärung (und auch damals Epikur) -
nicht verhindern, dass hier und dort die
geistige Tradition stärker war als der
vernunftsmässige Ausbruch. Obwohl
die Deisten sich scharf gegen die
feudalklerikale Weltanschauung der Scho¬

lastik wandten, hielten sie doch an Gott
als Weltschöpfer, als unpersönliches
Urprinzip, als erster Beweger fest. Ähnlich

wie Epikur schlössen sie jedoch
eine weitere Einflussnahme dieses Gottes

auf das Weltgeschehen aus.

Geburtsstunde des Atheismus
Erst mit der Aufräumung auch dieser
religiösen Überreste durch die französischen

Enzyklopädisten in der Mitte des
18. Jahrhunderts können wir wirklich
von der Geburtsstunde des formulierten
Atheismus sprechen. Obwohl noch sehr
im mechanischen Denken verwurzelt,
erklärte P.T. d'Holbach die Welt ohne
Zuhilfenahme der göttlichen Schöpfung
als ein geschlossenes, sich selbst
regulierendes natürliches System. Dies war
das endgültige Ende der «natürlichen
Vernunftsreligion», welche die Aufklärung

anstelle der christlichen Dogmen
gestellt hatte; innerhalb der Freidenkerbewegung

begann sich der Atheismus
gegenüber dem Deismus durchzusetzen.

Einen weiteren Fortschritt in der
Freidenkerbewegung erzielte der deutsche
Philosoph L. Feuerbach, der - anknüpfend

an die hegelsche Dialektik - die
Schwächen der französischen Materialisten

überwand. Die Ursache des Glaubens

schrieb er nicht wie jene dem
Priesterbetrug zu und auch nicht alleine der
Unwissenheit und Furcht des
Menschen, sondern deckte zum erstenmal
die sozialen Wurzeln der Religion auf.
Noch einen Schritt weiter ging kurze
Zeit später Karl Marx, welcher wie
Feuerbach zu den Junghegelianern
gehörte. Er war nicht bereit, sich auf eine
bewusstseinsmässige Aufklärung zu
beschränken, sondern forderte, die
soziale Situation der Menschen so
umzugestalten, dass der Mensch nicht
immer wieder der von Feuerbach
aufgedeckten Entfremdung praktisch
zwangsläufig verfällt.
Dieser Abriss, der hier jedoch nicht weiter

ausgebaut werden kann, soll ansatzweise

den inneren Entwicklungspro-
zess des freien Denkens aufzeigen.
Wichtig scheint mir dabei, dass die
Freidenkerbewegung nicht bei den
einzelnen Stationen stehenbleiben kann,
dass eben freies Denken permanentes
Umdenken beinhalten muss. Dies gilt
natürlich nicht nur bis ins letzte Jahr-

Kind und Gott
Unser siebenjähriger Enkel
überraschte meine Frau und mich eines
Tages mit dem Satz: «Jesus war ein
ganz besonderer Mensch — er konnte
übers Wasser gehen, konnte Teufel
austreiben, mit 12 Broten 5000
Menschen satt machen und sogar Tote
wieder zum Leben erwecken.» Nach
kurzer Pause fügte er hinzu: «Und wer
das nicht glaubt, der ist kein normaler

Mensch.»

Überrascht waren wir aus mehreren
Gründen. Wir hatten den Jungen bis-

hundert, sondern auch für alle Entwicklungen

dieses Jahrhunderts und vor
allem der Gegenwart.

Brennende Fragen unserer Zeit
Es ist dies der Grund, warum meiner
Meinung nach die extensive Betonung
des Pantheismus oder eines undogmatischen

Theismus in unseren Reihen
neben den heutigen Aufgaben vorbeizielt.

Es geht heute nicht mehr um diese
Frage, die von der Geschichte und auch
innerhalb der Geistesgeschichte schon
längst überholt wurde. Andererseits
könnte geradesogut gefragt werden,
wer von unseren Mitgliedern denn
Humanist, Sozialist, Dialektiker, Materialist,

Marxist, Positivist, Existenzialist
etc. sei. Wenden wir uns doch im positiven

Sinne unter a(=nicht)-theistischem
Vorzeichen den brennenden Fragen
unserer Zeit zu: dem millionenfachen
Menschensterben in der 3. Welt, der
ökologischen Umweltzerstörung bei uns;
stellen wir uns an die Seite der
Friedensbewegung, an die Seite der sich
befreienden Frauen und allen anderen
Unterdrückten, Rechtlosen und Schwachen;

setzen wir uns mit den Philosophen,

politischen Denkern und
Wissenschaftlern unseres Jahrhunderts
auseinander. Es ist meine feste Meinung,
dass wir mit einer solchen Aktion ein
viel weiteres Spektrum werden abdecken

können als durch die prinzipienlose
Sammlung aller kirchen- und
pfaffenfeindlichen Kräfte. Wir sind zwar Atheisten,

aber gerade das freie Denken
zeigt uns, dass einäugiger Antiklerikalismus

heute fehl am Platz ist.

Zitate alle aus:
Epikur «Philosophie der Freude»

1 Hauptlehrsätze 23/4
2 ebenda 25
3 Brief an Herodotos
4 ebenda

Epikur kennt den Begriff «Molekül»
noch nicht

5 ebenda
6 Aphorismen 3
7 Brief an Menoikeus
8 Hauptlehrsätze 20 und 1 2
9 Brief an Menoikeus

10 ebenda
11 ebenda
12 Hauptlehrsätze 1

her als einen handfesten kleinen
Realisten kennengelernt, der
zugleich freilich auch seine
Märchenphase mit recht eigenwilligen
Gestalten seiner Fantasie ausgefüllt
hatte. Zudem passte der Nachsatz gar
nicht in die Familie unseres Sohnes, in
der weitherzige Duldsamkeit gepflegt
wird. Als Quelle dieses Ausspruches
konnte den Umständen nach nur die
Schule in Betracht kommen. Wir Messen

die Sache erst einmal auf sich
beruhen — und das um so mehr, als
wir den Eindruck hatten, dass der
Junge sich wohl eher von einer
belastenden Erzählung befreien wollte,
als einer eigenen Meinung Ausdruck

2



geben. Wie recht wir daran taten,
zeigte sich wenig später, als er die
Frage stellte: «Du, Papa, wer ist
eigentlich stärker — der starke Klas
oder der liebe Gott?» Unser Sohn
entgegnete darauf «Das weiss ich nicht —
ich kenne sie beide nicht.»

Angemerkt sei kurz, dass der «starke
Klas» eine bekannte norddeutsche
Sagengestalt ist; sie ist den Kindern
vertraut und imponiert ihnen in den
mannigfaltigen Abwandlungen ihres
Auftretens. Den «starken Klas» in
einem Atemzuge mit dem «lieben
Gott» zu nennen, offenbart die ganze
unbeschwerte Naivität, mit der
unverbildete Kinder sich allen Fragen
gegenüber verhalten — mögen diese
nun von aussen an sie herangetragen
oderdurch eigenes Sinnieren in ihnen
wach werden.

Von Bedeutung scheint mir, dass der
Vater durch seine Antwort dem Jungen

in mehrfacher Weise geholfen
hat. Dadurch, dass er sein Nicht-
Wissen in bestimmten Fragen offen
ausgesprochen hat, hat er in seinem
Sohn eine Ahnung dafür geweckt,
dass nicht auf jede Frage immer und
"überall sofort auch eine Antwort möglich

ist. Dann auch wird dem Jungen
für später der Weg nicht verschlossen,
von Zeit zu Zeit die Welt, die menschliche

Gesellschaft und sich selbst zu
hinterfragen und sich darum zu bemühen,

sein Denken und Tun mit den
natürlichen Lebenswirklichkeiten in
Einklang zu bringen. Des weiteren hat
die Antwort unseres Sohnes einen
grundsätzlichen Denkanstoss gegeben

und unserem Enkel damit den
Weg eines Verhaltens gewiesen, das
den Menschen zur Persönlichkeit
werden lässt. Schliesslich und endlich
hat sie dem Jungen die Last des Satzes

genommen «Wer das nicht glaubt,
ist kein normaler Mensch».

Wie belastend glaubensmässige
Frühprägungen wirken können, wird
aus einer Begebenheit deutlich,
deren Kenntnis ich einem Lehrer-
Kollegen verdanke: Uli ist im zweiten
Schuljahr — also ebenfalls ein
Siebenjähriger. Zu Hause blättert er in
seinem neuen «Gottesbüchlein für
den Religionsunterricht». Auf der
ersten Seite findet er das Brustbild
eines alten Mannes mit weissem Haar
und Bart. «Wer ist das?» fragt Uli seine
Mutter. Sie antwortet: «Das ist Gott,
der Herr.» Uli darauf: «Du meinst Herr
Gott.» Er spricht dies so aus, wie man
von Herrn Müller, Frau Schulze und
anderen Menschen spricht. Über die
unterschiedliche Wortsetzung kommt
es zwischen Mutter und Sohn zu
einem lebhaften Disput, bei dem es
dem Jungen immer wieder darum
geht, Näheres über den Herrn Gott zu
erfahren. So prasseln denn auf die
einfache Frau Fragen ein wie diese:

«Hat der Herr Gott auch eine Frau?» —
«Wann hat der Herr Gott Geburtstag?»
— «Wo wohnt der Herr Gott eigentlich?»

— «Muss er sich auch die Haare
schneiden lassen?». Die Mutter,
bestürzt über soviel Realismus, gebietet
dem Uli schliesslich, seine «dumme
Fragerei» zu unterlassen und das
Büchlein wegzulegen. Der Junge lässt
aber nicht locker. Er will auch noch
wissen, ob der Maler den Herrn Gott
denn gesehen habe.Verzweifelt und
unwirsch antwortet die Mutter
schliesslich: «Gott ist unsichtbar —
kein Mensch kann ihn sehen. Der
Maler hat sich das nur so
ausgedacht.»

Diese Antwort stürzt Uli in grösste
Zweifel. Er sitzt und brütet über dem
Bild. Plötzlich springt er auf, holt
seinen Malkasten und übermalt das Bild
so, dass nur noch schwarze Farbe zu
sehen ist. Das wieder bringt am Abend
den Vater in hellen Zorn. Und da Uli
dem erbosten Vater gegenüber nicht
gleich zu einer Erklärung fähig ist,
setzt es Schläge ab. Als der Junge
dann schliesslich doch dazu kommt,
unter Tränen sein Tun zu begründen
mit dem Ausruf: «Unsichtbar hab' ich
den Herrn Gott machen wollen —
unsichtbar!», da fasst der Vater, der
die Vorgeschichte nicht kennt, dies
als eine Verhöhnung auf und sperrt
den kleinen Fragegeist kurzerhand in
den Keller.

Beide Beispiele haben — bei allerVer-
schiedenheit der Situation — eines
gemeinsam: beide beruhen auf der
kindlichen Bereitschaft, den Erwachsenen

Vertrauen entgegenzubringen;
in beiden Fällen möchten die Jungen
wissen, wie die Wirklichkeit beschaffen

ist. Uli vertraut der mütterlichen
Aussage über die Unsichtbarkeit
eines Gottes und löst den
Widerspruch zum Religionsbuch dadurch,
dass er das Bild des Herrn Gott
unkenntlich macht. Dies wiederum
beschwört den Zorn des Vaters herauf,

und Ulis Streben, in seiner geistigen

Welt Ordnung zu' schaffen, bringt
ihm Strafe ein. Wird künftig sein
Erkenntnisdrang nun stärker sein als
seine Vertrauenbereitschaft? Und wie
soll er es verkraften, dass er für beides
gestraft wurde?

Unser Enkel wurde durch die väterliche

Antwort von einer dogmatisch
verhärteten Vorstellung befreit, und es
wurde ihm zugleich der Weg für
weiteres Fragen geöffnet. Beide Jungen
erfuhren eine Frühprägung. Den Uli
stürzt sie in eine Wirrnis widerstrebender

Empfindungen — selbst geprägt
von unkritisch übernommenen Lehren,

reagieren seine Eltern mit
Hilflosigkeit und Zorn. Und wer wollte
sich wundern, wenn Uli später den
tieferen Lebensfragen gegenüber
gleichgültig wird oder aber die Welt
der Erwachsenen so, wie sie sich ihm

gezeigt hat, ablehnt und ihr wohl gar
aggressiv gegenübertritt? Der andere
dagegen macht die Erfahrung, dass
Fragen-Dürfen selbst dann noch
weiterbringt, wenn Antworten nicht ohne
weiteres möglich sind. So bleibt er
offen und gewinnt allmählich die Kraft,
seine Fragen immer gründlicher zu
stellen und selbst auch nach möglichen

Antworten zu suchen.

Bei allen Frühprägungen in Elternhaus,

Kindergarten und Schule —
ganz gleich, ob es sich dabei um
geschlechtliche, um geistige oder um
religiöse Fragen handelt — immer
sollte leiblicher und seelischer Zwang
ausgeschaltet sein. Positiv heisst
dies, dem kindlich-jungen Menschen
nicht nur liebevolle Zuwendung, Hilfe
und Anerkennung zuteil werden zu
lassen, sondern ihm auch so viel
Eigenverantwortung zu übertragen,
wie nur irgend möglich. So allein kann
sich geistiges, überhaupt existentielles

Selbstvertrauen in ihm entfalten,
mit dem er später sein Leben zu erfüllen

vermag.

Fritz Hermann

Am 1. April 1984 findet in Bern
die

Delegiertenversammlung der FVS
statt. Wir bitten die Orts- und
Regionalgruppen, rechtzeitig die
Delegierten zu wählen und dem
Zentralvorstand mitzuteilen.

Anträge der Sektionen sind
gemäss statutarischer
Vorschrift 10 Wochen vorder
Delegiertenversammlung, also bis
zum 21. Januar 1984 dem
Zentralvorstand (p.A. Dr. W.
Baumgartner, Clos de Leyterand 8,
1806 St-Legier) einzureichen.

Zuhanden der nächsten
Delegiertenversammlung sammeln
wir Vorschläge für die

Wahl eines Redaktors
oder einer Redaktorin
zur nebenberuflichen Betreuung

unserer Zeitschrift
«Freidenker».

Diese Aufgabe erfordert eine
gute Allgemeinbildung,
Entschlusskraft und Sprachgefühl.
Offerten bzw. Vorschläge bis
Ende Januar 1984 erbeten an:
Dr. Walter Baumgartner
Clos de Leyterand 8
1806 St-Legier.

Der Zentralvorstand

3


	Kind und Gott

