
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 67 (1984)

Heft: 4

Artikel: Die Religion eines Freidenkers (Fortsetzung)

Autor: Kehl, R.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413087

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413087
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Lieber Herr Dünki, ich weiss, über
Evolution sind Bücher und Bücher
geschrieben worden, hingegen vom
Konvenismus besteht erst mein
Manuskript, wobei ich hier in diesem Artikel

mich erst noch äusserst kurz
fassen soll. Deshalb werfe ich jetzt
mein kürzestes Kürzel in dieses
Expose: «Prost»! (Wohl bekomm's!) Das
ist die Essenz, die Basis auch, die
Maxime und das Dach meiner Idee
Konvenismus: Tue, was dir bekommt
und auch deinen Freunden bekommt,
deinen Nachbarn, deinen fremden
Gästen bekommt, mit denen du an-
stösst, obwohl du keine Ahnung hast,
ob sie nicht gestohlen oder gemordet
haben! Es steht dir frei, mit jedem
anzustossen oder nicht, auch das ist
Bekömmlichkeit. Man fragt auch
seinen Gast oder Freund, ob er lieber
Weisswein, Rotwein, Tee oder Kaffee
möchte. Oder sauren Most. Warum
macht man dies nicht ebenso
gastfreundlich (da wir doch alle nur Gäste
sind auf dieser Welt) auch mit allen
Ideologien dieser Welt? Das war also
die erste Regel. Die zweite lautet:
Nicht mehr an ihren Früchten (oder
eben doch, auch, aber dann ist es
meistens schon zu spät oder reichlich
spät, siehe Evolutionsfrüchte
«Wahnsinnsaufrüstung», der Wahnsinn eskaliert

eben auch!) sollt ihr sie erkennen,
wie es so fromm und keusch in der
Bibel steht, sondern «an ihren Samen
sollt ihr sie erkennen»! Das ist kon-
venistisch gedacht! Wenn da z. B.

gebrüllt wird «Nieder mit den Kommunisten,

nieder mit den Kapitalisten,
nieder mit den Juden, nieder mit den
Militärdienstverweigerern, nieder mit
den Evolutionisten, nieder mit den
Konvenisten! (neu)» usw. usf., dann ist
dies eben Samen, der da gestreut
wird, aber vergifteter Samen, giftiger
Samen! Und heute sollten wir diesen
erkennen, nach bald
hunderttausendjähriger Menschheitserfahrung.

Dr. R. Kehl, Zürich

Und nun will ich also versuchen,
meine weltanschaulichen Positionen
in etwa abzustecken.

1 Das eine hervorstechende Merkmal
meiner Weltanschauung ist deren
agnostischer Charakter. Statt
Agnostizismus möchte ich aber lieber von
«docta ignorantia»1 sprechen, die
etwa so umschrieben werden kann: Je
mehr Wissen wir uns aneignen, desto
mehr wird uns bewusst, dass wir mit
Bezug auf die letzten Fragen des
Lebens und des Kosmos «nichts
wissen». Daran hat der ungeheure
Zuwachs an Erkenntnissen der letzten
100 Jahre nichts geändert. Im
Gegenteil: Gerade die grössten Gelehr-

Ist denn Wahnsinnssamen so schwer
erkennbar?
Also nicht mehr an ihren Früchten
(warten bis giftige Früchte auswach-
sen) sollt ihr sie erkennen, sondern
schon an ihrem giftigen Samen, so
man keinen süssen zu produzieren
imstande ist. So war der Samen
«Macht euch die Erde untertan!»giftig,
die heutigen Früchte Ausbeutung und
Verschmutzung zeigen es, auch die
Scheunen voller Bomben. Usw.
Ich bin mir bewusst, ich laufe der
vorgeschriebenen Kürze wegen Gefahr,
missverstanden zu werden. Trotzdem
stosse ich mit einem aufrichtigen
«Prost!» und einem blinzelnden Auge
mit Herrn Dünki an, eben weil ich nicht
gegen den Evolutionismus an sich zu
Felde ziehe. Jede Idee, jede beste
Idee auch, enthält mehr oder weniger
Gift, und wenn man nur ihr als alleiniger

Idee isoliert zu frönen beginnt,
erst recht. Selbst mein Konvenismus,
die Idee von der Bekömmlichkeit,
erleidet dasselbe Schicksal, wenn
allzuviel oder nur noch geprostet wird.
Es könnte zur «Prostitis» führen, was
eine schreckliche Krankheit sein
kann! Als Bekömmlichstes bleibt
daher der Humor, jenes Lachenkönnen
vor allem über sich selber; das weit
über aller Freundschaft, Intelligenz,
Vernunft an sich, Ideologie, Philosophie

und Religion steht, ausser diese
seien und bleiben ebenfalls bekömmlich.

Man sieht, mein Vorschlag zum
Konvenismus, zur Ausübung, Lehre
und Erfahrung der Bekömmlichkeit,
trägt in sich jene berühmte Bremsvorrichtung,

genannt Narrensicherung,
die sich automatisch betätigt, sobald
die Bekömmlichkeit selbst nicht mehr
— bekömmlich wäre!
Also, Prosit allerseits — zum Wohl und
Wohl bekomm's, auch allen
Fruchtsäftlern und Milchtrinkern, einfach
allen ein Lebehoch!

Fänggi

ten sagen uns, dass wir die Probleme
nur vor uns herschieben, und dass die
Rätsel sich nur vermehren und ver-
grössern.

Die docta ignorantia unterscheidet
sich vom schlichten Agnostizismus
darin, dass ihre Vertreter nicht jede
Erkenntnismöglichkeit hinsichtlich
der letzten Fragen des Lebens verneinen.

Im Gegenteil: Sie bejahen
solches «Wissen» (vgl. nachfolgende
Ziffern 2.1. ff.). Eine Art von Agnostizismus

ist sie aber deshalb,
— weil ihre bezüglichen Aussagen

sehr spärlich sind, bzw. weil sie
herzlich wenig Antworten auf jene
Fragen anbieten kann;

— weil ihr (beschränktes) bezügli¬
ches Wissen kein Wissen im
wissenschaftlichen Sinne, sondern
mehr ein Ahnen und Fühlen oder
— wenn Sie wollen — wieder eine
Art Glauben ist, der sich aber vom
kirchlichen Glaubensverständnis
radikal unterscheidet;

— weil die Vertreter der docta igno¬
rantia fast eine panische Scheu
davor empfinden, ihr «Wissen» in
formulierte Aussagen bzw. Lehren
oder gar Dogmen zu fassen. Das
fragliche Wissen entzieht sich
letzlich solchen Formulierungen.
Anders als beim wissenschaftlichen

Wissen gibt es dafür nur die
Sprache der Symbole und Gleichnisse,

statt des Zeichens be-'
stenfalls das Zeichen

2. Wie lauten nun diese meine wenigen

Antworten auf die letzten Fragen
des Lebens?

2.1. Was die Entstehung des Kosmos

betrifft, bin ich zum Schluss
gelangt, dass die erstaunliche
Ordnung, die uns allüberall umgibt — man
denke nur schon an die Organe unseres

Körpers — nicht mit einem zufälligen

Zueinanderfinden von Atomen
erklärt werden kann, selbst wenn man
dafür Zeiträume von Milliarden von
Sonnenjahren einkalkuliert. Ohne
dazu sichere oder gar absolute Aussagen

machen zu wollen, scheint mir
heute doch die Erklärung mit einer wie
immer gearteten, dahintersteckenden

Intelligenz überzeugender zu
sein. Dabei müsste ich aber darauf
verzichten, irgendwelche Aussagen
über das Wesen und die Wirkweise
solcher Wesen zu machen. Solches
betrachte ich als eitle Spekulation. Es
fällt mir auch nicht schwer, das alles
Geheimnis sein zu lassen2. Obschon
auch das letztlich wieder mehr Worte
sind, sind mir diesbezüglich die
östlichen «Begriffe» von Brahma, Nirwana
und Tao am sympathischsten.

2.2. Ob ich damit die Existenz eines
Gottes oder von Göttern
anerkenne? So gestellt kann die Frage
nicht beantwortet werden, weist doch
gerade der Begriff «Gott» (Gottheit,
Gottheiten, Götter, Göttliches) ein
riesiges Begriffsspektrum auf. Wenn Sie
mich aber fragen, ob es Gott oder ein
Göttliches gebe im Sinne von «letzter
Wirklichkeit, Urgrund alles Seins, von
erster und letzter Ursache, von
UrEnergie, von einem hinter allem
stekkenden Ordnungsprinzip, von Entele-
chie, von einem Wesen, das alles im
Innersten zusammenhält (Goethe), im
Sinne der überwältigenden höheren
Gewalt, oder auch im Sinne der Idee
der Gerechtigkeit, der Wahrheit, der
Güte, im Sinne des unerforschlichen
Mysteriums oder im Sinne der letzten
Einheit alles Seins, des Zusammenhangs

und Sinns aller Dinge», dann

Die Religion eines Freidenkers (Fortsetzung)

28



würde ich diese Frage heute durchaus

bejahen.
Allerdings möchte ich lieber von
einem Numinösen oder evtl. von «einem
Göttlichen» sprechen. Dabei fallen
bei mir aber Natur und Göttliches,
Kosmos und Göttliches zusammen3,
weshalb meine Weltanschauung als
eine Art Pantheismus4 zu bezeichnen

ist.
2.3. Damit befinden wir uns an der
Nahtstelle zwischen Philosophie und
Religion. Deshalb liegt nun die Frage
nahe, wie ich mich zur Religion
stelle.
Ich begreife alle diejenigen sehr gut,
die der Religion skeptisch oder gar
ablehnend gegenüberstehen. Ist
doch mit Religion eh und je schlimmster

Missbrauch getrieben worden,
und dies bis auf den heutigen Tag. Es
gibt in der Tat kaum etwas moralisch
Verdorbeneres als missbrauchte
Religion: Die schlimmsten aller bösen
Menschen sind bestimmt immer
«religiös». Wenn ein «frommer» Mensch
böse ist, dann ist er es durch und
durch, dann ist er das, was man bisher
gerne als «dämonisch» zu bezeichnen
pflegte.
Trotzdem halte ich heute dafür, dass
nicht die Religion an sich bekämpft
werden darf und soll, sondern nur die
missbrauchte Religion, und die kirchliche

Religion ist fast durchwegs
missbrauchte Religion. Es ist überhaupt
kaum irgendwo Religion anzutreffen
ohne gleichzeitigen massiven
Missbrauch derselben. Was die allgegenwärtige

missbrauchte Religion anbetrifft,

bin ich sogar der Ansicht, dass
sie noch viel zuwenig bekämpft wird,
da sie unsäglich viel Unheil anrichtet
und für sehr viele der heutigen
Missstände verantwortlich ist.
Wahre Rejigion ist aber nach meiner
heutigen Überzeugung nicht nur kein
Übel, sondern sie kann im Gegenteil
Quelle wichtiger und sehr guter
Impulse und eine nicht zu unterschätzende

Kraftquelle sein. Ich teile hier
die These von Prof. Dr. Hubertus
Mynarek in seinem Buche «Religion
— Möglichkeit oder Grenze der
Freiheit?» (1 977, Verlag Wissenschaft und
Politik):
«Religion, perfekt organisiert, wird,
wie in der Geschichte leicht und
zweifelsfrei nachgewiesen werden
kann, zum Massengrab fürdie Freiheit
der Individuen.
Die Religion als solche muss aber
nicht antiemanzipatorisch sein; sie ist
im Gegenteil zunächst ihrem tiefsten
Wesen nach eine Förderin und
Begünstigerin der individuellen Freiheit
(vgl. z. B. S.311, 316 und 319).»
Nun ist allerdings gleich festzuhalten,
dass auch der Begriff Religion schillernd

und umstritten ist. Wenn ich
heute Religion bejahe, dann meine
ich damit im Sinne der Definition einiger

antiker und neuer Philosophen eine

gewisse heilige Scheu vor dem

«Wunderbaren»5das uns in der ganzen

Natur und im Kosmos umgibt,
eine gewisse Verehrung des Uner-
forschlichen, eine gewisse
«Ehrfurcht» vor den überwältigenden
Kräften und Gesetzen, die alles
durchwalten und überall wirksam
sind, ein zeitweiliges Erschaudern
vor dem uns umgebenden Mysterium,

eine Ergriffenheit, die sich
zeitweise bis zur Andacht steigern
kann.
Daraus ergibt sich gleichzeitig, dass
hier nur die sogenannte Naturreligion

gemeint ist, genau jene Art von
religio (heilige Scheu), die vom
Christentum eh und je als «finsteres
Heidentum» auf das schärfste bekämpft
worden ist. Ich bekenne mich in
diesem Sinne ganz bewusst und
ausdrücklich zu dem, was die Kirchen
heute als «modernes Heidentum»
bezeichnen6.
Um Naturreligion handelt es sich auch
deshalb, weil sie jede sogenannte
übernatürliche Offenbarung ablehnt
und nur das Buch der Natur ais «göttliche

Offenbarung» anerkennt.
Die solchermassen artikulierte Religion

ist damit — und das ist nicht etwa
eine Tautologie — die Religion der
Natürlichkeit, eine ausgesprochene
Diesseitsreligion, die Religion der
Lebensbejahung, die Religion der Einheit

und des Friedens mit der Natur.
Sie ist auch die Religion der Harmonie
mit dem Kosmos, die Religion der
bewussten Einordnung in die Umwelt
und in den Kosmos.
Sie ist vor allem auch eine dogmenfreie

Religion und eine Religion der
betonten Bejahung des weltanschaulichen

Pluralismus und der Toleranz.
Sie ist die Religion, die mit dem
Geheimnis, ja vom Geheimnis lebt.
2.4. Auch auf die Frage nach dem
Ursprung des Bösen kann ich keine
Antwort anbieten, was nicht aus-
schliesst, dass man darüber nachsinnen

und philosophieren kann. Mir
genügt es, praktisch zu wissen, dass
es das gibt, was man als «das Böse» zu
bezeichnen pflegt, 'namentlich auch
böse Menschen, was die Richtigkeit
desSatzes«Udeiskakoshekon»7 nicht'
in Frage stellt. Ja, mir scheint, dass
das Übel, das «Böse», im besonderen
das Leiden und Vergehen, namentlich

der Tod, zum Leben gehören,
und dass es ein verhängnisvoller
Irrtum vieler Religionen, im besonderen
auch der christlichen, ist, zu meinen,
das Böse, das Übel und im besonderen

der Tod würden je einmal
überwunden, es gebe eine absolute «Erlösung

vom Übel», ganz zu schweigen
von der Art dieser Erlösung, wie sie
das Christentum lehrt. Anderseits halte

ich doch dafür, dass es zu den
Aufgaben des Menschen gehört, die
Summe des Bösen in und um sich zu
verringern und die Summe des Guten
in und um sich in seinem Leben nach
Möglichkeit zu vermehren. Sicher gibt

es eine Art Erlösung vom «Bösen»,
aber nur im Sinne der Selbsterlösung,

der bewussten Überwindung
von Bösem in und um uns, vorallem im
Sinne der Arbeit an sich selber.
2.5. Auch über das Woher und Wohin
des Menschen und über den Sinn
und den Zweck des Lebens kann ich
leider nicht mit sicheren, festen und
abschliessenden Lehren und Aussagen

dienen. Das mag an sich
bedrückend sein, ist aber wohl nicht zu
ändern. Über diese Frage sind die
widersprechendsten Lehren im
Umlauf, und im Grunde tappen hier alle
Menschen im Dunkeln, auch wenn sie
das nicht wahrhaben wollen. Persönlich

glaube ich — und das genügt mir
als Lebensphilosophie — dass alles
recht herauskommt, wenn der
Mensch das tut, was ihm die innere
Stimme — das sokratische daimonion
— vorweg sagt.
2.6. Was das Menschenbild anbetrifft,

kann die äusserst verhängnisvolle
Lehre derchristlichen Dogmatik,

wonach der Mensch infolge der«Erb-
sünde»(!) von Natur aus durch und
durch böse sei und aus sich nichts
Gutes tun könne, nicht scharf genug
verurteilt und angeprangert werden.
Es ist dringend nötig, den Menschen
wieder Selbstvertrauen beizubringen.

Anderseits ist aber auch die
anthropozentrische Weltbetrachtung
des Christentums energisch abzulehnen.

Der Mensch ist nicht der Herr der
«Schöpfung», sondern ein Glied innerhalb

der belebten und nicht belebten
Natur, und er hat sich in diese
solidarisch einzuordnen.
2.7. Ist schon die von mir vertretene —
im Verhältnis zu den dogmatischen
Wälzern der kirchlichen Theologen
winzige — «Dogmatik» von den
herkömmlichen religiösen Lehren
grundverschieden, so erscheint die
nachstehende Ethik auf den ersten Blick
überhaupt als areligiös. Ihre
Hauptgrundsätze sind wie folgt zu
umschreiben:

Negativ setzt sie sich von der christlichen

Ethik insofern radikal ab, als
sie
— nicht auf übernatürlicher Offenbarung

des Willens eines Gottes,
— aber auch nicht auf der Angst vor

Gott oder Göttern, auf der Angst
vor Höllenstrafen, aber auch nicht

Die nach wie vor provisorische
Adresse der

Redaktion
des «Freidenkers»
erfährt ab sofort folgende
Änderung:

Postfach 1653
8640 Rapperswil

29



auf der Hoffnung auf Belohnung
durch die Aufnahme in einen Him-
men beruht.

Positiv beruht diese Ethik
— auf dem Glauben daran, dass das

Numinöse, das wir in der Natur
verehren, natürlich auch im
Menschen vorhanden ist und sich dort
in der inneren Stimme manifestiert,
die uns vorweg sagt, was wir zu tun
und was wir zu unterlassen
haben;

— auf der inneren Freiheit des Indi¬
viduums;

— auf den Kriterien, die sich aus der
Naturgemässheit des Lebens
ergeben;

— auf dem eigenen Interesse, dem
nur dann wirklich gedient ist, wenn
der Mensch sein Leben in
Eintracht mit der Umwelt und in schuldiger

Rücksicht auf die Umwelt
gestaltet, mit der er sich eins
weiss.

Wir haben gesagt, dass diese Ethik
auf den ersten Blick einen areligiösen
Eindruck erwecke. Doch würde ihr
Charakter damit völlig verkannt. Das
zeigt sich schon aus dem ersten Satz

Jahresversammlung
der Ortsgruppe Zürich

Am 3. März fand im Restaurant «Wartau»

die Jahres-Hauptversammlung
der Ortsgruppe Zürich statt.
In einer launigen Begrüssungsrede
hiess Präsident Hans Bickel die
Mitglieder willkommen und verwies darauf,

dass er seine Jugend in unmittelbarer

Umgebung des Versammlungsortes
in Zürich-Höngg verbracht hatte.

Das Protokoll der Hauptversammlung
des Vorjahres sowie die verschiedenen

Jahresberichte wurden von der
Versammlung alle genehmigt.
Besonderen Applaus erhielt Frau Berger,

die den Familiendienst seit
langen Jahren vorbildlich betreut, ohne
dafür je eine Entschädigung
angenommen zu haben. Sie durfte dafür
ein schönes Blumenbouquet
entgegennehmen, das sie sehr überraschte
und erfreute.
Leider hielt Präsident Bickel seine
frühere Ankündigung aufrecht und
erklärte endgültig seinen Rücktritt.
An seine Stelle wurde ohne
Gegenstimme der vom Vorstand
vorgeschlagene Werner Sonderegger
gewählt. Der Neugewählte würdigte
seinen Vorgänger den er bat, sich weiterhin

als Abdankungsredner zur Verfü
gung zu stellen. Er wies auch darauf
hin, dass er auf weitere gute
Zusammenarbeit im Vorstand angewiesen
sei. Auch Hans Bickel wurde mit
einem Blumenstrauss geehrt.

der positiven Grundsätze. Darüber
hinaus beruht diese Ethik auf der
unter 2.3. geschilderten Ehrfurcht vor
dem Leben, der Natur und dem
Kosmos, auf der heiligen Scheu vor den
Gesetzen des Lebens und der Natur.
Und insofern ist sie wesenhaft religiös
motiviert. Sie erhält damit eine
religiöse Dimension, auch wenn sich
diese von der herkömmlichen radikal
unterscheidet.

1 Wörtlich «gelehrte Unwissenheit»
2 «Das schönste Glück des denkenden

Menschen ist: das Erforschbare erforscht
zu haben und das Unerforschbare ruhig
zu verehren». (Goethe)

3 «Deus sive natura» (Spinoza)
4 Prof. H.-J. Firgau hat in einem Aufsatz

«Der Pantheismus und seine Wertwelt»
gezeigt, wie mannigfaltig nur schon dieser

Begriff ist. Der Aufsatz kann sicher bei
ihm bezogen werden.

5 Vgl. Paul Häberlin, «Das Wunderbare»,
Schweizer Spiegel-Verlag, 5. Auflage
1941, zu beziehen bei der Paul-Häberlin-
Gesellschaft, Rombach.

6 Vgl. Siegrid Hunke, Europas eigene
Religion, Gustav Lübbe-Verlag
(Bastei-Lübbe-Taschenbuch) 2. Auflage 1984.

7 «Niemand ist willentlich böse.»

Da Hans Bickel auch aus dem
Vorstand zurücktrat, wurde an seine Stelle

neu Walter Herrmann aus Zürich
gewählt.
Anstelle von Fernand Chanson, der
als Revisor zurücktrat, wählte die
Versammlung den vormaligen Präsidenten

Hans Bickel.
Die weiteren Anträge des Vorstandes
wurden alle, mit kleinen Änderungen,
die in der Sache nichts veränderten,
genehmigt.

Generalversammlung
der Sektion Basel FVS
Die Sektion Basel der Schweizerischen

Freidenker-Vereinigung hat am
29. Februar 1984 im Restaurant
«Löwenzorn» ihre ordentliche
Generalversammlung abgehalten.
Die üblichen Sachgeschäfte wickelten

sich in zügigem Rahmen ab. Für
den aus gesundheitlichen Gründen
demissionierenden 2. Sekretär Walter
Iseli trat Frau Nelly Hayn neu in den
Vorstand.
Als wichtigste Neuerung konnte dank
der erfreulichen Finanzlage des
Vereins der vom Vizepräsident R.

Wegmann eingebrachte Antrag betreffend
einen für die Hinterbliebenen eines
verstorbenen Mitglieds kostenlosen
Bestattungsredner ohne Gegenstimme

gutgeheissen werden.
Nach der GV wurde allen Teilnehmern
ein von der Sektionskasse offerierter
Imbiss serviert. Chr. Althaus

Bücher I

Otto F. Walter
und die Nonne
Wer den in der Nähe von Ölten gebürtigen

Schriftsteller Otto F. Walter von
seinem mutigen Engagement in der
Anti-AKW- und Friedensbewegung
her kennt, wird das in der Neuen
Arche-Bücherei erschienene kleine
Bändchen mit einer gewissen Skepsis
zur Hand nehmen. Man ist gespannt
darauf, was dieser profilierte
Volksredner mit seiner als Nonne im Kloster
Fahr lebenden Schwester wohl zu
diskutieren habe. Noch allzugut ist
uns seine an der grossen Friedensdemonstration

vom 5. November 1 983 in
Bern in kräftigen Sätzen vorgetragene
Anklage an die fürchterliche menschliche

Logik von Besitzeswahn,
Aggression und Herrschaft in den Ohren.
Wird ein Mann, der derart
unerschrocken die Tabus unserer westlichen

«Zivilisation» angreift und öffentlich

in Frage stellt, zu einem tiefsinnigen

Gespräch mit einer Vertreterin
der christlich-katholischen Religion
fähig sein?

Als Moderator dieser ersten Begegnung

zwischen Bruder und Schwester,

die sich jahrelang nicht mehr
gesehen hatten und auch schriftlich
kaum Kontakte pflegten, hat sich
Philippe Dätwyler keine leichte
Aufgabe gestellt. Er hat den schreibenden

Sozialisten nicht — wie erwartet
— als kritisch sezierenden Analytiker,
Polit-Programmatiker, rhetorisch
versierten und leicht extravertierenden
Otto F. Walter erlebt. Vielmehr offenbarte

er sich ihm als sensibler Wort-
Sucher, unsicher manchmal, auch
verhalten, dann wieder sehr bestimmt,
präzise in den Bildern, in der Syntax.
Ein Mann unter dem Druck der Welt,
aber aushaltend in ihr, gar noch
Utopien entwerfend für sie. Der Dichter
versteht es, mit wenigen Sätzen seiner

Schwester das freie Denken und
mithin auch unser freidenkerisches
Gedankengut und auch den
Unterschied zwischen Wissen und Glauben
klar und einfühlsam zu erklären.
Könnte man das besser tun, als mit
seinen Worten? «Ich sehe ihn nicht,
ich sehe diesen Gott nicht! Das ist
vielleicht tragisch, aber ich erlebe ihn
nicht, ich sehe ihn nicht. Ich habe den
Eindruck, der beschäftigt sich längst
mit anderen Sonnensystemen in
seinen göttlichen Spielen, und wirzerstören

uns hier. Wir warten auf irgendein
Kommen und die Katastrophe ist
mitten unter uns.»

F. Chanson

Otto F. Walter, Silja Walter: Eine Insel
finden, Gespräch. Arche-Verlag Zürich, 1983.

Unsere Sektionen berichten

30


	Die Religion eines Freidenkers (Fortsetzung)

