
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 67 (1984)

Heft: 4

Artikel: Zwingli zwischen Erasmus und Luther

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413085

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413085
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Möglichkeit mit der Wirklichkeit
gleichgesetzt. Erstaunlich daran ist
die Sicherheit des Dogmatischen. Sie
hat die ganze Wahrheit und braucht
sich deshalb um die Wirklichkeit und
um den jeweiligen Stand der Entwicklung

nicht mehr zu kümmern.
Ebenso ist die Deklaration, dass «das
Leben des Menschen» mit seinem
«natürlichen Tod» endet, ein barer
Unsinn. Kann denn das Leben nicht
auch durch einen unnatürlichen Tod
enden? Wahr ist nur: Das Leben des
Menschen endet mit seinem Tod. Wel-
cherTod aber ist im Zeitalter der
hochtechnisierten Medizin noch «natürlich»?

Heute wird in praktisch alle
Sterbevorgänge eingegriffen. Was
heisst also hier «natürlich»? Ist «natürlich»

der Gegenbegriff von «gewaltsam»

oder von «künstlich beschleunigt»?

Ist dann der künstlich verlangsamte

Tod natürlich und der künstlich
beschleunigte unnatürlich? Dieser
Satz ist entweder unwahr (weil Leben
auch unnatürlich enden kann) oder
unklar (weil der Sinn von «natürlich» in
der Schwebe bleibt) oder einfach eine
Bemäntelung für ganz bestimmte
Zwecke.
Das dritte Alinea nennt vorerst die
Bedingungen, unter denen das
gesetzte Recht auf keinen Fall
«beeinträchtigt» werden darf, nämlich in
keinem Fall «mit Rücksicht auf weniger

hohe Rechtsgüter». Wo aber gibt
es den verbindlichen Rechtsgüter-
Katalog? Ist Freiheit ein höheres
Rechtsgut als Leben oder Leben ein
höheres Rechtsgut als Freiheit?
Unsere Kultur der Neuzeit hat eher der
Freiheit den Vorrang gegeben. Die
offene Frage wird mit Schweigen
übergangen. Im Hintergrund steckt
aber mit Sicherheit die Vorstellung,
dass Leben, und zwar als rein biologisches

Leben des Menschen, das
höchste Rechtsgut ist. Die Banalität
lässt grüssen. Der Zweck aber ist in
Sicht: «Das Recht auf Leben» darf nur
«beeinträchtigt» werden im Namen
der Erhaltung von anderem Leben,
und sonst in keinem Fall.
Schliesslich wird die Bedingung
genannt, unter der die erlaubte
Beeinträchtigung erfolgen darf, nämlich
«nur auf rechtsstaatlichem Wege».
Welches dieser Weg ist, wird abermals

verschwiegen. Die Katze wird,
wie in der ganzen Initiative, im Sack
verkauft.
Hinter diesem Sammelsurium von
Unklarheiten und Behauptungen wird
ein höchst konservatives Projekt
versteckt, das man konkret so umschreiben

darf:
Der Schwangerschaftsabbruch
Beeinträchtigung des Rechts auf Leben)
soll für die ganze Zeit der Schwangerschaft

das Leben des Menschen
beginnt mit der Zeugung) nur bei
medizinischer Indikation mit Rücksicht

auf gleich hohe oder höhere
Rechtsgüter) und unter der Obhut

staatlicher Institutionen auf
rechtsstaatlichem Wege) erlaubt sein. Und
Sterbehilfe darf es ausschliesslich als
passives Sterben lassen natürlicher
Tod) geben.
Die Initianten wissen natürlich, dass
die Initiative, im Klartext, keinerlei
Chance beim Volk hätte. Um die
Sache doch noch akzeptabel zu
machen, wird sie hinter allgemeinen
Formeln versteckt, deren konkrete
Tragweite die wenigsten durchschauen
können. Eben das ist die Unredlichkeit,

die dieser Initiative anhaftet. Sie
ist ein Rückschritt im Gewand einer
scheinbar fortschrittlichen
Rechtssprache.

All das wäre nicht weiter empörend,
wenn nicht zwei Klassen von
Menschen die Zeche als Opfer zu zahlen
hätten: die Frauen, die nicht gebären
möchten, und die schwer Leidenden,
die im Grenzfall vielleicht nicht mehr
leben wollen. Wo nehmen die Initianten

denn das Recht her, im einen Fall
zum Gebären, im andern zum Leben
zu zwingen? Im Hintergrund sitzt die
alte Unterdrückungs-Politikgegen die
Emanzipation der Frau und des
Patienten. Wenn sie schon beischläft,
die Frau, und nicht aufpasst, soll sie
gefälligst auch gebären. Wenn er
schon stirbt, der Patient, dann soll er
auch zu Ende leiden; denn Leben,
Leiden und Tod kommen ja von Gott. So
einfach ist es — wenn man nicht der
Betroffene ist.

Über den am Neujahrstag 1484
geborenen Huldrych Zwingli ist anlässlich

seines fünfhundertsten Geburtstags

viel geschrieben worden.
Wesentlich Neues ist dabei kaum zutage
gekommen. Dass er kein «Heros des
Liberalismus» war, als den ihn der
Kulturprotestantismus einst sehen
wollte, haben neuere Zwingliforscher
schon lange festgestellt. In seiner
Jugend hat er allerdings starke
humanistische Einflüsse erfahren, was
damals einem liberalisierenden
Bildungserlebnis gleichkam.
Nachhaltigsten Eindruck machte ihm Erasmus

von Rotterdam, der grosse
humanistische Philologe und christliche
Denker. Die an der Bergpredigt orientierte

«Philosophie Christi» des Erasmus

bestärkte ihn in der anlagemäs-
sigen Ausrichtung auf soziale Ethik
und in allerhand kirchenreformeri-
scher Tätigkeit, wie er sie schon als
Seelsorger in Glarus und Einsiedeln
ausübte. Zum Münsterpfarrer in
Zürich gewählt, bekämpfte er dann
insbesondere den Solddienst und das
mit diesem verbundene Pensionenwesen

(Zahlungen fremder Staaten
fürdie Bewilligung zur Anwerbung von
Söldnern). Früher hatte erals Feldpre-

Das Initiativ-Komitee setzt sich
übrigens zusammen aus 12 Männern, die
bekanntlich auch sterben, aber nie
schwanger sind, und aus vier
privilegierten Frauen, die vermutlich das
Gebären hinter sich haben. Und wo ist
die Stimme der Betroffenen, die der
armen und geschundenen Frau, die
zwar an der nächsten Geburt nicht
stirbt, aber durch sie in der sozialen
Not gefangen bleibt, und wo die
Stimme derer, denen das physische
Leiden zu viel ist? Die Betroffenen
haben zu erleiden, was die Nicht-
Betroffenen ersinnen. Man könnte
von Demokratie auch eine andere
Vorstellung haben.
Der Schwangerschaftsabbruch und
die Euthanasie sind komplexe und
individuell nuancierte Probleme. Sie
sind mit drei Sätzen nicht zu lösen,
sondern allein mit einer
Gesellschaftsordnung, in der die Gebärenden

und die Geborenen nicht die
Benachteiligten sind und die Leidenden

nicht die Vereinzelten. Solange
wir diese Ordnung nicht haben,
beginnt Humanität konkret mit dem
Respekt vor dem Leidenden und
seinem Leidensdruck, und dieser
Respekt zeigt sich darin, dass man auf
die Autonomie und die Würde des
Leidenden setzt. Weil die Initiative
«Recht auf Leben» diese konkrete
Würde übergeht, ist sie nicht nur
unklar und unredlich, sondern auch
inhuman.

diger der Eidgenossen in Oberitalien
nochzurSöldnertreuegegenüberdem
kriegführenden Papst ermahnt.
Hätte er in seinem theologischen
Denken die erasmianische Linie
eingehalten, so wäre er nicht zum
kirchenspaltenden Reformator geworden.

Erasmus und viele andere Humanisten

haben die römische Kirche
scharf kritisiert, sind ihr aber treu
geblieben in der Meinung, die ihr
anhaftenden Gebresten könnten geheilt
werden, ohne das Dogmengebäude
und die Hierarchie grundsätzlich in
Frage zu stellen. Das reformatorische
Kämpfertum ist Zwingli nicht von Erasmus,

sondern von Luther vorgelebt
worden. Er hat zwar die Reformation
in Zürich — mit Auswirkungen in der
übrigen Eidgenossenschaft und in
Oberdeutschland — unabhängig von
Luther durchgeführt, jedoch angeregt
und ermutigt durch dessen
heroisches Beispiel. Als Theologe hat er mit
Luther das Schriftprinzip gemeinsam,
den Glauben an die alleinverbindliche
Offenbarung Gottes im Bibelwort, und
die daraus gefolgerte Verwerfung der
biblisch nicht eindeutig begründbaren
kirchlichen Tradition, des hierarchischen

Aufbaus der Kirche und ihres

Zwingli zwischen Erasmus und Luther

26



Anspruchs auf ausschliessliche
Heilsvermittlung durch den geweihten
Priester. An alle in der Bibel geschilderten

übernatürlichen Vorgänge und
an die unmittelbar aus ihr abgeleiteten

Dogmen hat Zwingli nicht minder
als die andern Reformatoren
geglaubt. Immerhin gestatte ihm die
humanistische Bildung einige freiheitliche

Abweichungen, zum Beispiel die
Annahme, dass edle Heiden wie
Sokrates und Aristides zum himmlischen
Gastmahl zugelassen würden,
obschon sie nichts von Christus gehört
hatten. Wenn er fest auf dem
Bibelglauben beharrte, so schimpfte er die
Vernunft doch nicht wie Luther eine
Hure.
Praktische Vernunft bewies er im
Umgang mit den weltlichen Behörden
Zürichs, die er für seine reformatorischen

Absichten erst gewinnen musste,
und im behutsamen Vorgehen bei

der Aufhebung der Klöster, der
Abschaffung von Priesterzölibat und
Messe und den übrigen einschlägigen

Massnahmen. Trotz mannigfacher

Anfeindung verfiel er nicht wie
der Wittenberger in verteufelnde
Schimpfereien und Hetzreden. Freilich

war er mitverantwortlich für die
harte Verfolgung der Täufer, von deren

Glauben an das freie Walten des
Heiligen Geistes er anarchistisches
Unheil befürchtete. Wohl vertraute er
selber auf das sogenannte innere
Zeugnis des Heiligen Geistes, doch
stets, wie Luther, im Rahmen des
Schriftprinzips, unter Ablehnung alles
dessen, was er für biblisch unbe-
gründbare Schwarmgeisterei hielt.
Aber die Tücke des Schriftprinzips
zeigte sich im Marburger Religionsgespräch

mit Luther, 1529. Während der
deutsche Reformator hartnäckig an
seinem mirakulösen Verständnis des
Abendmahls festhielt, wollte es
Zwingli als eine Erinnerungsfeier mit
bloss sinnbildlicher Bedeutung von
Brot und Wein verstanden wissen. Bei
aller Befangenheit im Zeitgeist bekundete

er damit einen Zug zu ver-
nunftmässigem Denken. Seine freiere
Auffassung machte es möglich, dass
sich sein Nachfolger Heinrich Bullinger

mit Calvin in der Abendmahlsfrage
einigte, was zur Konsolidierung der
reformierten Kirchen beitrug.
Eine gewisse Tragik liegt darin, dass
sich der Jünger des Pazifisten Erasmus

gegen Ende seines Lebens für
gewalttätige Auseinandersetzung mit
den Altgläubigen engagierte. Sowohl
aus religiösen wie patriotischen Gründen

meinte Zwingli, das Menschenmögliche

für die Ausbreitung der
Reformation in der ganzen Eidgenossenschaft

tun zu sollen. Seine Forderung
nach freier evangelischer Predigt in
der katholisch gebliebenen
Innerschweiz stiess dort auf heftigen
Widerstand, der noch verstärkt wurde
durch das von Zwingli propagierte
Reislauf- und Pensionenverbot. Sein

Anteil an Zürichs scharfmacherischer
Politik beschränkte sich nicht auf die
theologische Rechtfertigung des
Glaubenskrieges, sondern umfasste
auch spezifisch politische und sogar
militärische Gutachten. Wie so viele
andere Lehrer der Christenheit —
noch solche in unserem Jahrhundert
— berief auch er sich auf das alttesta-
mentliche Gebot, das Böse aus dem
Volk auszurotten (5. Mose 17,12),
natürlich in der Überzeugung, selber
hinreichend zu wissen, was gut und
was böse sei. Der Erste Kappeler
Krieg, 1 529, eine Dröle de guerre, verlief

zum Vorteil der Reformierten,
doch konnte Zürich die von Zwingli
empfohlenen Friedensbedingungen
nicht durchsetzen. Zwei Jahre später
zog es ohne wirksamen Beistand der
verbündeten reformierten Orte in den
Zweiten Kappeler Krieg, in welchem
es unterlag und der am Kampf
teilnehmende Zwingli das Leben verlor.
Vielleicht hat er sterbend an das Wort
Jesu gedacht, dass jene, die zum
Schwert greifen, durch das Schwert
umkommen werden (Matth. 26,52).
Wie Luther und Calvin hat derZürcher
Reformator ais führende Gestalt einer
Geschichtswende Herkulisches
geleistet. Um sich Rom erfolgreich
widersetzen zu können, musste er
gleich den beiden andern den
Bibelglauben überbetonen, den kirchlichen

Absolutheitsanspruch quasi
homöopathisch durch den biblischen
bekämpfen. Die ihren Bildungsidealen

lebenden Humanisten verfügten
eben nicht über die Kräfte zu solchem
Kampf. Der Breitenwirkung nach blieb
Zwingli hinter Luther und Calvin
zurück, menschlich und lehrmässig hat
er, von heute aus gesehen, einige
Vorzüge vor ihnen. Obgleich in den
teilweise fragwürdigen und
widerspruchsvollen Anschauungen der
biblischen Ethik befangen, war er redlich

auf das Wohl des Volkes bedacht

Zur diesjährigen,

Jugendweihe
der Freireligiösen Landesgemeinde

Württemberg sind wir
wiederum freundlich eingeladen.

Zeit: Sonntag, 15. April 1984,
10.00 Uhr.

Ort: Kultur- und Kongress¬
zentrum Liederhalle,
Stuttgart,
Beethovensaal.

Ansprache von Frau Margarete
Achterberg.
Für Auskünfte und Anmeldungen

wenden Siesich an den
Präsidenten Ihrer Orts- bzw.
Regionalgruppe.

Der Zentralvorstand

und in dieser Hinsicht der Vorläufer
zweier anderer, dem Kirchenwesen
nicht mehr höriger Zürcher, Heinrich
Pestalozzis und Gottfried Kellers.

Robert Mächler

Ein Prosit zur Geburt
des Konvenismus!
Antwort auf H. Dünkis Artikel «Hat
das Leben einen Sinn?» im
«Freidenken), Nr. 12/1983, und Fortsetzung

zu Fänggis Artikel in Nr. 3/
1984.
Hier also mein versprochener
Vorschlag zur Güte: Der wissenschaftliche

Evolutionismus kann genauso
zum menschenunwürdigen Dogma
werden wie gewisse Dogmen der
Kirche. Und davor warnte selbst H. Dünki
in seinem Artikel («Freidenker» Nr. 12/
1983 Seite 94). Und genau diese
Gefahr (endlose Eskalation im
Evolutionismus bis zum Endknall oder
überhaupt Verwechslung von Evolution mit
Eskalation, wo selbst das Nullwachstum,

die Ruhe, ein Rückschritt ist) ist
es, was mir Sorgen macht, und mich
suchen liess nach einem umfassenderen

Begriff, nach einem philosophischen

Grundbegriff für die Freidenker,

damit sie nicht sosehr im luftleeren

Raum der Konzeptlosigkeit
zappeln: Ich offeriere ihnen hiermit den
Konvenismus, die «Lehre» von der
Bekömmlichkeit!
Nur ein kleines Beispiel: Wären
unsere Physiker, Techniker, Dr.
Ingenieure, Politiker (alles zum Teil
hochgescheite Wissenschaftler) Konveni-
sten gewesen, also Anhänger des
Konvenismus (diesen Begriff findet
man noch nicht im Lexikon) gewesen,
sie hätten wohl begeistert evolutioni-
stisch Neues an die Entwicklung
(Evolution) der Menschheit beigesteuert,
aber immer in den Grenzen der Evolution,

also nie bis zur Atombombe, bis
zum Maschinengewehr, bis Pershing
und SS 20, 21, 22, 23 und Cruise Mis-
siles, da diese Erfindungen und
Entwicklungen alle samt und sonders
wohl wahnsinnig interessant sind,
aber nicht bekömmlich, niemandem
bekömmlich (ausser den Waffenfabrikanten

und -händlern!), und das
heisst nicht gut für uns heute, morgen
und übermorgen und alle Tage
«danach»!

Der Konvenist ist also umfassender in
seinem Denken als der Evolutionist,
da er die Grenzen der Entwicklung
voraussieht, intuitiv auch, gefühls-
mässig auch, und Halt gebietet, weil
ihm das Wohl seiner selbst und der
Menschheit rein von Sinnlichen und
Vernünftigen (Denken auf Zeit und
Dauer), kurz vom Bekömmlichen her
mehr am Herzen und am ganzen
Wesen liegt als der Triumph der
Wissenschaft, Technik und Miliz (sprich
«Waffia»).

27


	Zwingli zwischen Erasmus und Luther

