
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 67 (1984)

Heft: 3

Artikel: Die Religion eines Freidenkers : (Fortsetzung folgt)

Autor: Kehl, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413077

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413077
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Religion eines Freidenkers

Es ist sicher nicht nur die Bosheit der
Gegner, die den Freidenkern das
Etikett «linker Atheismus» anheften.
Auch innerhalb der Freidenker begegnet

man — aus allerdings historisch
relativ leicht erklärlichen Gründen —
häufig genug der Ansicht, ein Freidenker

könne nur ein Atheist sein,
möglichst im Sinne des dialektischen
Materialismus.
Nun ist es sehr verdienstlich, dass das
offizielle Organ der schweizerischen
Freidenkerbewegung in der Nr. 1/
1984 des «Freidenkers» zu dieser Frage,

die heute sehr viele Freidenker
stark beschäftigt, klar Stellung bezogen

hat, und zwar in dem Sinne, dass
Freidenkertum weltanschaulichen
Pluralismus1 bedeutet, Eigentlich
sollte das selbstverständlich sein,
kann man sich doch nicht wohl Frei-
Denker nennen und gleichzeitig, wie
die Kirche, den anderen Mit-Gliedern
seiner Vereinigung und gar aller Welt
eine bestimmte Weltanschauung
vorschreiben wollen oder sein eigenes
Weltbild als das allein wahre bezeichnen.

Denn damit nimmt man ja genau
jene Haltung ein, der die Pioniere des
Freidenkertums — als ihre Hauptaufgabe

— den Kampf angesagt haben.
Eine kürzliche Umfrage bei den
Freidenkern hat denn auch ergeben, dass
sich die Basis dieser Vereinigung
heute überwiegend zum Pluralismus
der Weltanschauungen bekennt.
Zur Bekräftigung ihres Willens zum
Pluralismus hat die Redaktion des
«Freidenkers» vorgeschlagen, dass
die Anhänger der verschiedenen bei
den Freidenkern vertretenen Richtungen

ihre Anschauungen im
Publikationsorgan der Bewegung artikulieren
sollen. Als erster hat sich Lukas T.
Schmid als Vertreter einer atheistischen

Richtung zu Wort gemeldet
(Nr. 1/1984).
Der Unterzeichnete, dereinigen
überzeugten Atheisten unter den Mitgliedern

wegen seiner «religiösen
Eierschalen» auf die Nerven zu gehen
scheint, hat sich bereit erklärt, auch
seine Position im «Freidenker» zu
formulieren. Das Bild mit den «Eierschalen»

ist übrigens gerade bei mir fehl
am Platze, habe ich doch selber auch
eine Phase des sogenannten Atheismus

hinter mir. Dabei habe ich aber
mit der Zeit festgestellt, dass die
meisten «Atheisten» sich nur deshalb
so nennen und verstehen, weil sie den
herkömmlichen Gottesbegriff mit
Recht ablehnen und erst später
realisieren, dass man unter dem «Göttlichen»

auch etwas ganz anderes
verstehen kann. Die meisten haben «das
Kind mit dem Bade ausgeschüttet».

i Vom lateinischen Wort «plures» mehrere

Um Missverständnissen vorzubeugen und
zum besseren Verständnis muss ich meiner

weltanschaulichen Auslegeordnung
einige Bemerkungen vorausschicken:

— Vollständig kann eine solche Auslegeordnung

naturgemäss nicht sein, würde es
doch zu weit führen, auch nurzu allen
wichtigsten weltanschaulichen Fragen Stellung
zu nehmen.
— Des weiteren muss ich nachdrücklich
darauf hinweisen, dass ich mich nicht
unbedingt nach allen meinen bisherigen
weltanschaulichen Publikationen beurteilen

lassen kann. Manches würde ich heute
nicht mehr oder anders schreiben. Die eine
oder andere meiner früheren Schriften
würde ich gar als «Jugendsünden»
bezeichnen. Indessen ist ja eine fortschreitende

geistige Entwicklung kaum einfach
als Manko zu bezeichnen. «Es irrt der
Mensch, solang er strebt» (Goethe). Wer
stehenbleibt, geht in Wirklichkeit den
Krebsgang. Ohne Zweifel ist es eine unserer

Lebensaufgaben, uns zu entwickeln
und geistig voranzuschreiten. Es ist keine
Schande, seine Meinung zu ändern; wohl
aber, nicht zugeben zu können, dass man
sich auch einmal geirrt haben könnte.
— Weiter möchte ich mich mit beiden Händen

dagegen wehren, einfürallemal in eine

bestimmte Schublade eingesperrt zu werden.

Dafür bin ich zu sehr Individualist und
«Selbstdenker», und ich halte es für geradezu

menschenunwürdig, sich in Weltan-
schauungsfragen einem «Meister»
unterzuordnen. Sicher darf man auch in
Weltanschauungsfragen «Autoritäten» anerkennen,

in dem Sinne, dass man ihnen
vorschussweise einen besonderen Kredit
einräumt. Ich könnte mich aber niemals an
Anschauungen solcher Meister oder
Autoritäten gebunden fühlen, einfach weil es
zum Beispiel Goethe oder Lessing war,
sondern ich behalte mir immer vor, sie
kritisch zu hinterfragen. Ich lege grössten
Wert darauf, meine Weltanschauung zu
haben und nicht die eines anderen. Freies
Denken ist mein vornehmstes Anliegen
(vgl. mein am Schlüsse abgedrucktes
Gedicht). Das bedeutet allerdings nicht, dass
ich nicht auch geistige Wahlverwandtschaften

kennen und mich nicht auch zu
bestimmten Geistern besonders hingezogen

fühlen würde. Als solche würde ich zum
Beispiel Lessing, Goethe oder Gottfried
Keller nennen.

— Man steht bei diesen Diskussionen oft
unter dem Eindruck, als gebe es hier nur
ein Entweder-Oder, d. h. eine areligiöse
(bzw. antireligiöse) und eine religiöse
Weltanschauung. Auch nur einigermassen
differenzierte Denker— und ein Freidenker
sollte doch wohl ein differenzierender Denker

sein — wissen, dass es zwischen diesen

beiden Extremen ein riesiges Spek-

«Christliche Volksschule» —
jetzt vor der Bundesversammlung
Im «Freidenker» vom April 1983 haben wir darüber berichtet, dass Gsfr. Adolf
Bossart und einige Mitunterzeichner (es sind dies Nichtfreidenker) mit zwei
parallel laufenden Beschwerden (staatsrechtliche Beschwerde an das
Bundesgericht und Verwaltungsbeschwerde an den Bundesrat) eine Bestimmung
des neuen sanktgallischen Volksschulgesetzes angefochten haben. Es geht
um Art. 3 Abs. 1 des Gesetzes, demzufolge die Volksschule «nach christlichen
Grundsätzen geführt» werden muss. Die Beschwerdeführer sehen darin eine
unzulässige Parteinahme des Staates zugunsten einer bestimmten
Glaubensrichtung und Weltanschauung im Bereich des Schulwesens. Unzulässig
sei es vor allem, gestützt auf die sogenannten christlichen Grundsätze den
Bibel- und Religionsunterricht zum obligatorischen Schulfach zu erklären. Zwar
hätten die Kinder andersgläubiger oder konfessionsloser Eltern die Möglichkeit,

von diesem Unterricht dispensiert zu werden. Die Eltern befänden sich
jedoch so oder so in einer Zwangslage. Sie hätten die Wahl zwischen dem
Zwang, sich dem Obligatorium des Bibel- bzw. Religionsunterricht zu unterwerfen,

und dem Zwang, ihre Kinder von etwas dispensieren zu lassen, wozu sie
nach Bundesrecht gar nicht verpflichtet seien.
Sodann machen die Beschwerdeführer geltend, dass durch die fragliche
Bestimmung die Chancengleichheit andersgläubiger bzw. konfessionsloser
Anwärter auf den Lehrerberuf oder ein Schulamt beeinträchtigt werde, wodurch
Art. 4 der Bundesverfassung verletzt werde.
Auf dem Weg eines Meinungsaustausches zwischen Bundesgericht und
Bundesrat kamen die beiden Behörden überein, dass der Bundesrat alle Beschwerdepunkte

(also auch jene, für die sonst das Bundesgericht zuständig ist) zu
prüfen und zu beurteilen habe. Mit einem Entscheid vom 11. Januar 1984 hat
nun der Bundesrat die Beschwerde abgewiesen. Die Begründung dieses
Enscheides ist jedoch mehr als dürftig; sie ist absolut unannehmbar. Die
Beschwerdeführer sahen sich deshalb veranlasst, die Beschwerde an die
Bundesversammlung weiterzuziehen (was in diesem besonderen Fall möglich ist).
Sie beanstanden unter anderem, dass die Vorinstanz, also der Bundesrat,
entscheidend wichtige Argumente der Beschwerdeschrift glatt übergangen habe,
was in jedem Justizverfahren als Nichtigkeitsgrund zu gelten hat.
Die Bundesversammlung steht nun vor der ungewohnten Aufgabe, als
Beschwerdeinstanz in einem staatsrechtlichen Verfahren tätig zu werden. Die
Beschwerdeführer stehen auf dem Standpunkt, dass ihnen ein formeller
Anspruch auf eine korrekte, nicht von politischen Rücksichten bestimmte
Behandlung der Streitsache zustehe.

A.B.

19



trum von Weltanschauungen gibt, die man
allerdings mit allen Vorbehalten klassifizieren

muss. Dieses Spektrum geht übrigens
mit dem Agnostizismus in allen seinen
Abstufungen noch weit hinter jene erste
Ausgangsposition der Areligiösen und
namentlich der Antireligiösen zurück. Sie
reicht im Grunde von einem totalen Agosti-
zismus — den es allerdings nur theoretisch

Diskussionsbeiträge

In Nr. 1/1984 wurde die Arbeit mit
diesem Titel zur Diskussion gestellt. Es
kann sein, dass nicht jeder mit den
Ansichten von Dünki einverstanden
ist. Umsomehr ist es nötig, dass auch
zustimmende Beiträge eintreffen. Ich
stimme der Ansicht Dünkis völlig zu.
Wenn ich trotzdem schreibe, so will
ich seine Ansichten bestätigen und
ergänzen.

I.Gleichheit
und Gleichberechtigung:

Die Gesellschaft, in der wir heute
leben müssen, ist im Laufe der Zeit
vielfältiger geworden. Dies bedingt
Unterschiede, Arbeitsteilungen und
sogar unvermeidliche hierarchische
Ordnungen. Trotz diesen unvermeidlichen

Unterschieden hört man immer
noch den Ruf nach Gleichheit. Aber
die Menschen sind verschieden nach
Charakter, angeborener Begabung,
Erziehung und Umwelteinflüssen. Eine

Gleichheit gibt es nicht, wie Dünki
richtig schreibt. Sie schaffen zu wollen,

ist unmöglich, eine Utopie. Die
erforderliche Arbeitsteilung und
Unterordnung bedingt eine Zusammenarbeit,

eine gegenseitige Ergänzung
und Anpassung. Diese Verschiedenheiten

führen zur Verstärkung des
Individualismus und nicht, wie man
auch meint, zu einem Kollektivismus.
Die Tendenz geht eindeutig in Richtung

zum Individualismus. Dies erfordert

die Arbeitsteilung, auch in der
Ehe. Im bäuerlichen Haushalt geht
der Mann aufs Feld und die Frau
besorgt das Häusliche und die Kinder.
Dies ist keine Unterordnung unter die
Gewalt des Mannes, sondern eine
gleichberechtigte Arbeitsteilung. Diese

Unterteilung zeigt sich auch heute
noch. Es ist unvermeidbar, dass die
Frau die Kinder bekommt und dass
Nestwärme und Erziehung vor allem
bei ihr liegen. Dies verlangt vom
Manne Achtung. Wohl geht die Frau
heute auch ins Berufsleben, «ins
feindliche Leben». Dass sie hierbei
die gleiche Behandlung und Entlohnung

verdient, sollte eine
Selbstverständlichkeit sein. Im Beruf muss die
Leistung bewertet werden. Dies ist

?ibt — bis hin zu den Theologen des
heismus, die «Alles über Gott» wissen,

obschon sie heute gleichzeitig zugeben,
dass sie dessen Existenz nicht beweisen
können.

(Fortsetzung folgt)

Dr. Robert Kehl, Zürich

Gleichberechtigung. Gleichmachung
ist eine Utopie. In Kunst, Wissenschaft

und Politik muss die Begabung
der Frau gleichwertig anerkannt
werden. Dies gibt es heute schon weitgehend;

es gibt sogar Herrscherinnen.
Es kann dies dazu führen, dass solche
Frauen nicht heiraten wollen. Aber
auch eine Zusammenarbeit auf geistigen

Gebieten ist innerhalb einer Ehe
durchaus möglich.
Die Gleichberechtigung darf aber
nicht so weit führen, dass bisherige
Vorteile verschwinden. Denn auch der
Mann hat gegenüber der Frau Nachteile

(Rentenalter, gesellschaftliche
Bevorzugung der Frau, Annahme der
Staatsbürgerschaft bei Heirat). Im
übrigen ist die Frau trotz christlicher
Abwertung vom Manne geachtet worden.

Die im Heidentum wurzelnde
Achtung vor der Frau ist nie ganz
unterdrückt worden, trotz der aus dem
Orient stammenden, ins Christentum
übernommenen Abwertung der Frau.

2. Emanzipation:

Es wird viel von Emanzipation geredet,

was Dünki mit Recht kritisiert. Sie
behauptet eine «Befreiung aus
Abhängigkeit», sie will eine Selbständigkeit

schaffen. Besonders soll die Frau
aus dem «Untertanenverhältnis»
gegenüber dem Mann befreit werden.
Gibt es dieses überhaupt noch?
Gewiss, Einzelfälle, sogar von Brutalität,

sollen noch vorkommen. Wieviele
Frauen aber führen zu Hause das
Regiment? Eine vernünftige Arbeitsteilung

aber bedingt keine Unterordnung;

reife Menschen erkennen dies
und passen sich gegenseitig an. Diese

Reife allerdings scheint noch
manchmal zu fehlen, auf beiden Seiten.

Merkwürdig ist, dass gerade
diejenigen von Emanzipation reden, die
sonst für ein kollektives Denken
eintreten. Dies zeigt, wie wenig sachlich
und logisch der Mensch immer noch
denkt. Kollektivität verlangt Unterordnung

unter die Gemeinschaft, sogar
Zwang, fast Sklaverei; Emanzipation
jedoch Unabhängigkeit und Beseitigung

der Unterordnung.
Die Idee der Emanzipation führt in der
Ehe zur Trennung der Frau vom

Manne, sogar von den Kindern. Erst
dann glaubt man zu sich selbst zu
kommen, sich ganz ausleben zu könn-
nen. Das aber ist unmoralische
Pflichtverletzung! Man will mehr Freiheit

haben, aber dies ist, wie Dünki mit
Recht sagt, die Freiheit, die Ich meine.
«Meinen» ist hierbei nicht, wie im
bekannten Lied, gleich «Lieben»,
sondern eine egoistische Auffassung.
Emanzipation heisst immer: heraus
aus einer Gemeinschaft! Sie ist
deshalb asozial und widerspricht den
Notwendigkeiten in einer Gemeinschaft.
Sie ist krasser Egoismus. Zu einer
Gemeinschaft, gleich welcher Art,
gehört Einordnung, gegenseitige Anpassung

besonders in der Ehe. Dies ist
zum Überleben der Gesellschaft
unvermeidlich. Anpassung und damit
zusammenhängend Toleranz gehört
zum freien Denken.

3. Selbstverwirklichung:

Selbstverwirklichung, meint man, sei
nur bei Emanzipation möglich.
Verwirklichung hängt mit Wirken zusammen.

Wirken kann man aber nur
anderen gegenüber, es ist Handeln, Tun.
Das ist nicht möglich, wenn man in die
Einsamkeit flieht. Selbstverwirklichung

ist nur in einer Gemeinschaft
möglich. Man muss sich seiner
Eigenart, seiner Persönlichkeit entsprechend

gegenüber der Gemeinschaft
und der Umwelt verhalten. Tut man
dies, so verwirklicht man sich selbst.
Dazu kommt noch folgendes: Vielfach
meinen besonders Frauen, sie seien
selbstentfremdet bei der Tätigkeit im
Haushalt, sie wollen sich davon
befreien und lieber einen äusseren Beruf

im «feindlichen Leben» ergreifen,
wie es der Mann tun muss, der angeblich

so «glücklich» ist, sich nicht um
den Haushalt kümmern zu müssen.

Bei Ihrem Gesinnungsfreund
(Mitglied der FVS und des IBKA)
sind im familiären, von erfahrenem

Pflegepersonal betreuten

Pflegeheim
2 Zimmer frei. Haustier und
eventuell Möbel können
mitgebracht werden. Pro Tag 70.—
Franken, zuzüglich allfälliger
Nebenkosten. Die Krankenkassen

vergüten pro Tag etwa
9.— Franken.

Verlangen Sie bitte Prospekt
und Heimtarif bei
Hans Kästli
(dipl. Krankenpfleger)
Brendenstrasse 455
9424 Rheineck
Telefon 071/4412 20

Emanzipation oder Gleichberechtigung?

20


	Die Religion eines Freidenkers : (Fortsetzung folgt)

