
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 67 (1984)

Heft: 2

Artikel: Der Glaube - ein Glückstrip? : Gedanken zum Thema Gottglauben

Autor: Klie-Riedel, Kriemhild

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413074

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413074
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Glaube — ein Glückstrip?
Gedanken zum Thema Gottglauben

Religiöse Glaubensfragen zählen bei
uns nach wie vor zu den heiligen
Kühen, die man nicht schlachten darf.
Die Sache mit Gott sei Privatsache,
heisst es. Wer sie an die Öffentlichkeit
zerrt, verstösst gegen ein Tabu.
Aber ist nicht gerade die Sache mit
Gott eine öffentliche Sache? Immerhin

kann doch und darf sich jedermann

jederzeit anmassen, Gott vor
aller Welt seine Reverenz zu erweisen,

sich auf Gott zu berufen, Gott in
den Kindergarten, die Schule, auf den
Kasernenhof, in den Ratssaal, ja,
selbst in den hohen Gerichtssaal zu
zitieren, obwohl dieser Gott seine
eigenen vier Wände, seine eigenen
Häuser, seine Gotteshäuser hat. Gottes

Diener schliesslich gehen mit Gott
sogar hausieren. Nur drücken sie das
feiner aus, sie sagen «missionieren».
Also ist Gott doch eine öffentliche
Angelegenheit, und es ist nicht
einzusehen, warum man gerade um sie
herumschleichen soll wie die Katze
um den heissen Brei.
Aber es ist keine einfache Angelegenheit,

ich gebe es zu. Sie ist nicht greifbar,

nicht sichtbar, nicht gegenständlich.
Sie existiert nur fiktiv im Bereiche

des Glaubens, der bekanntlich dort
anfängt, wo das Denken aufgehört
hat.
Was aber ist GLAUBE? Eine besondere

Fähigkeit, die der eine besitzt
und der andere nicht? Oder ein frommer

Selbstbetrug, den der eine nötig
hat und der andere nicht? Sozusagen
ein von der Natur biologisch sehr
liebenswürdig angelegter Kunstgriff, der
dem Schwachen erlaubt, etwas für
wahr und wirklich zu halten, was für
ihn angenehmer als die wahre
Wirklichkeit ist?
Der Glaube also — eine Art Glückstrip?

Ich halte ihn eher für eine prähistorische

Schwachstelle im Schaltplan der
grauen Zellen, die wir Menschen im
Laufe unserer geistigen Entwicklung
noch nicht auszuwechseln vermochten,

auch gar nicht auszuwechseln
bereit waren, um sie durch kritische
Vernunft zu ersetzen, weil kritische
Vernunft zumeist weniger bequem
und weniger angenehm ist. Es glaubt
sich doch so schön! Es wäre deshalb
falsch, das Phänomen GLAUBE allein
den Kirchen anzulasten, wohl aber
muss man ihnen anlasten, dass sie
diese Schwachstelle im menschlichen

Gefüge weidlich gehegt und
gepflegt und überwiegend zu ihrem
eigenen Nutzen ausgeschlachtet
haben.
Dem Stuttgarter Philosophen Max
Bense ist klar, dass man nur dann
glauben kann, wenn man sich radikal
entschlossen hat, den Glauben nicht

zu überdenken. Für ihn sind Glaube
und Denken klare Alternativen.
«Der Gläubige gibt das Denken auf,
um statt dessen eine Scheinwelt
anzunehmen!» sagt Bense.
Diese Scheinwelt hat der Glaube
schon dem Urmenschen vorgegaukelt.

Das mag angefangen haben, als
er von der tierischen Instinktphase
hinüberwechselte in die menschliche
Bewusstseinsphase. Als er zu denken
begann, ohne schon begreifen zu
können. Als er zum Beispiel die Ursachen

der Naturgewalten noch
naturgewaltigen Verursachern zuschob.
Als er glaubte, sie durch Opfer und
Gebete beeinflussen zu können. Was
hat sich denn seitdem an Grundlegendem

geändert? Der Sinngehalt religiöser
Rituale ist doch noch immer der

gleiche. Der Mensch hat doch nur in
seinem naiven Glauben an «höhere
Mächte» hin und wieder, von höchst
irdischen Mächten gezwungen, tabula

rasa in seiner Glaubenswelt
gemacht; denn ob er an geheimnisvolle
Naturgötter geglaubt hat oder an ein
Dutzend Götter germanischer,
griechischer oder römischer Prägung, ob
er sie durch einen einzigen jüdischen
oder durch einen dreifaltigen christlichen

Gott ersetzen musste, lässt
doch, so meine ich, noch keinen höheren

Reifegrad in seiner geistigen
Entwicklung erkennen. Da hängt ihm
doch noch immer das Steinzeitfell
an.
Dennoch hat erden Glauben an einen
Gott beharrlich hinübergerettet bis in
unsere Gegenwart. Das lässt sich
nicht allein mit Tradition, Erziehung,
Bequemlichkeit oder Gewohnheit
erklären, auch nicht damit, dass der
kirchliche Seelenfang zur Erhaltung
dieses Gottesglaubens bereits an
unseren Wiegen mittels Taufe betrieben

wird. Man muss da wohl tiefer
graben, muss hinabsteigen in die
menschliche Psyche, bis man an die
Wurzeln des Glaubens gerät. Waren
es einst Furcht und Ohnmacht gegenüber

den noch unerklärlichen
Naturgewalten, die den Glaubensmechanismus

im Menschen in Gang setzten,
so sind es heute Furcht und
Ohnmacht vor der Gewalt schlechthin, die
ihn in Gang halten. Was dabei besonders

nachdenklich stimmt, ist, dass
sich das menschliche Bedürfnis nach
religiösen Schlupfwinkeln immer
häufiger mit den sozialen Bedürfnissen
identifiziert. Zwischen dem Schutzbedürfnis

des Steinzeitmenschen vor
Blitz und Donner und dem des
Atomzeitmenschen vor den Nuklearwaffen
oder dem Schnellen Brüter hat sich
inzwischen ein ganzer Katalog von
akuten menschlichen Bedürfnissen
aufgetan. GOTT — in welcher Form

und Gestalt auch immer — ist zum
Auffangbecken ungestillten Verlangens
geworden, des Verlangens nach
Liebe, Wärme, Geborgenheit, Sicherheit,

nach Trost und Hilfe in seelischer
Not. Welch immenses soziales Paket!
— aber auch welch beschämendes
Armutszeugnis für das längst
denkende, erkennende und begreifende
Menschengeschöpf, das mit seinen
realen Bedürfnissen einem irrealen
Gott in den Ohren liegt, anstatt sich
dieser Bedürfnisse selbst anzunehmen.

Ich frage mich immer: warum muss der
Mensch erst diese weiten Umwege
über einen Himmel machen, wenn er
hier auf Erden etwas bewegen will?
Warum muss er erst zu einem Gott
beten, damit er ihn motiviert, das
menschliche Elend zu lindern, warum
motiviert ihn nicht schon das Elend an
sich? Wozu dieser aufwendige und
dazu noch enorm kostspielige christliche

Zwischenhandel mit fiktiven
«Weckaminen» für die selbstverständlichsten

Belange des Humanen?
Der Grundlagenforscher Professor
Breusch11 gibt darauf eine deutliche
Antwort:
«Alle Religionen sind konstruierte
Glückssysteme!» schreibt er. Er nennt
den religiösen Himmel eine soziale
Betäubungspille und Gott das warme
weiche Bett, in das sich der Mensch
wohlig hineinverkriecht. «In den
Religionen ist gut ruhen!» sagt Breusch.
Nur fragt es sich, wie lange noch?
Denn manchen von uns will Gottes
Bett nicht mehr recht wärmen
angesichts der Bombenarsenale ringsum
und der Vergeblichkeit christlicher
Gebete, sie uns wieder vom Halse zu
schaffen. Die göttliche Gnade und
Barmherzigkeit hat an Zugkraft verloren.

Ein Gott, der tatenlos zusieht, wie
Millionen seiner Menschenkinder
erschossen, von Bomben zerfetzt, zu
Tode gefoltert, verbrannt und vergast
wurden, egal, ob sie sich Christen
oder Atheisten, Juden oder Muslime
nennen, ob sie im Namen Gottes oder
Allahs starben oder im Namen Hitlers,
Stalins oder Chomeinis, ob sie Kinder
sind oder Greise, schuldig oder
unschuldig, so ein Gott, meinen sie, kann
doch nicht glaubwürdig sein.
«Wann warst du eigentlich lieb, lieber
Gott?» lässt der Dichter Wolfgang
Borchert fragen, «warst du in Stalingrad

lieb, lieber Gott? Hast du dich
jemals um uns gekümmert, lieber
Gott?» Der Zweifel geht um unter den
Gottgläubigen, und er hat nicht nurdie
getreue Herde, er hat auch bereits
ihre Hirten erfasst. Der geheiligten
These: «Gott ist allgegenwärtig!» steht
heute immer offener die These «Gott
ist tot!» entgegen.

12



«In der Tat kommt das Wort vom Tode
Gottes in erster Linie aus einer
Ernüchterung allen religiösen
Denkens!» muss sich der Theologe
Pannenberg eingestehen. Dennoch fehlt
es nicht an Versuchen, zu retten, was
noch zu retten ist von dem liebvertrauten

Gottesbegriff. Dabei scheint es
die Theologen wenig zu stören.welch
gegensätzliche Frischzellentherapie
sie ihrem Weltenschöpfer eigentlich
verordnen wollen, ob sie ihn nur zu
entmythisieren gedenken oder ob sie
ihn zur mathematischen Formel
degradieren wollen, ob sie mehr für
seine Verinnerlichung sind oder für
seine totale Umfunktionierung, wie
die Theologin Dorothee Solle2' die
den bisher ALLMÄCHTIGEN zurückstuft

zum leidenden OHNMÄCHTIGEN,

der anstatt uns zu helfen nun
unserer Hilfe bedürfe.
Der Mannheimer Philosoph Hans
Albert wirft den ideenträchtigen
Gottesdienern denn auch unverblümt vor,
dass sie auf dem besten Wege seien,
den Gottesbegriff völlig zu entleeren,
und dass es ihnen nur an Mut fehle zu

Bücher___ I

Aus der Unheilsgeschichte
des «Heiligen Stuhls»

Karlheinz Deschner hat ein neues
gewichtiges Werk vollendet: «Ein
Jahrhundert Heilsgeschichte / Die
Politik der Päpste im Zeitalter der
Weltkriege» (Verlag Kiepenheuer und
Witsch, Köln). Der erste Band, von Leo
XIII. bis zu Pius XI. reichend, ist im
«Freidenker» vom Dezember 1982
besprochen worden. Nun liegt auch
der zweite vor, der von Pius XII. und
den seitherigen Päpsten handelt. Unter

dem Titel «Mit Gott und den
Faschisten» hat Deschner vor Jahren in
einer kleineren Publikation die
Zusammenarbeit des Vatikans mit
Mussolini, Franco, Hitler und Pavelic
geschildert. Wie treffend dieser ironische

Titel namentlich die Politik Eugenio

Pacellis, des zwölften Pius',
kennzeichnet, wird in der hier zu würdigenden

Darstellung durch eine Fülle
zusätzlicher Forschungsergebnisse
bestätigt. Der hochbegabte Diplomat
und Meister hieratischen Gehabens
erwies sich als ein «Stellvertreter Christi»,

wie sich die faschistischen Diktatoren,

vorab Hitler, keinen besseren
wünschen konnten. Er rechnete mit
Nazideutschland als mit der Macht,
die das gottlose Sowjetrussland
niederwerfen würde. Hitler seinerseits,
ein Zyniker und Fanatiker zugleich,
wusste: «Gläubige Soldaten sind die
wertvollsten ...» — und für solche
sorgte am zuverlässigsten die katholische

Kirche. Pius XII. sparte zwar mit
herzbewegenden Friedensaufrufen

sagen: «Wir haben keinen Gott
mehr.»
Hätten sie denn so unrecht? Die
Antwort darauf gibt auch wieder ein
Theologe, nämlich der evangelische
Pfarrer Dietrich Bonhoeffer, der
gesagt hat:
«. es zeigt sich, dass alles auch
ohne Gott geht, und zwar ebenso gut
wie vorher.»
Das heisst, zu Ende gedacht, dass
man sich nicht die Mühe machen
sollte, Gott zu ändern, sondern die
Welt zu verbessern. Noch deutlicher:
man sollte endlich den Himmel
entgöttlichen und dafür die Erde
vermenschlichen. Wir brauchen keine
Gottesdiener, wir brauchen
Menschendiener!

Kriemhild Klie-Riedel

Quellenhinweis:

1) Prof. Breusch: «Referat gegen Dogma und
Dialektik», Akademische Verlagsgesellschaft

Frankfurt am Main, 1975.
2) Dorothee Solle: «Stellvertretung», Stutt¬

gart, 1967.

sowenig wie Benedikt XV. im Ersten
Weltkrieg. Die Verfolgungen und
kriegerischen Überfälle Hitlers aber
begleitete er mit schonungsvollem
Schweigen. Den Klerus liess er in
beiden christlichen Kriegslagern blinden
Gehorsam predigen. «Im Donner der
Kanonen, Maria, unsre Königin, er-
bitt' uns Siegeskronen .» So und
ähnlich sangen die Wehrmänner des
«Volkes der Dichter und Denker» aus
dem Katholischen Militär-Gebet- und
Gesangbuch. Der Kreuzzug gen
Osten missglückte dann unter anderem

deswegen, weil Aheist Stalin sich
mit der noch immer lebenskräftigen
russisch-orthodoxen Kirche
verständigte, die ihm ebenso wirksame
geistliche Kriegshilfe leistete wie der
deutsche Klerus dem «Führer».
Das Maximum der Gewissenlosigkeit
erreichte die römische Kirche in der
Kollaboration mit einem weltpolitisch
verhältnismässig wenig in Erscheinung

getretenen Machthaber, dem
Kroatenführer Ante Pavelic. In der
Regierungszeit dieses bigotten
Scheusals und unter der geistlichen
Ägide von Erzbischof Stepinac ermordeten

katholische Kroaten der
sogenannten Ustascha-Bewegung, gros-
senteils angeführt von Priestern und
Mönchen (Franziskanern), ungefähr
eine halbe Million orthodoxe Serben.
Deschner beschreibt diese Greuel
unter dem Titel «Katholische
Schlachtfeste in Kroatien oder ,Das
Reich Gottes'». Tatsächlich wagte
Pavelic, dem ihn segnenden Papst
gegenüber sein «Unabhängiges Kroatien»

als werdendes Reich Gottes
anzupreisen. Der Papst, sicher nicht
ohne Kenntnis seiner Verbrechen,

segnete ihn noch im spanischen Exil.
Dies war freilich nur noch eine Geste;
in der realen Politik trug man dem
Wandel der Dinge Rechnung. «Stets
die Fronten wechseln, ist die Devise,
immer bei den Siegern sein, immer
möglichst mit der stärksten Macht
marschieren», darin besteht, wie
Deschner sagt, die Politik des Papsttums

insgesamt. Er belegt dies
eindrücklich für die letzten Kriegsjahre
und die anschliessende Zeit des Kalten

Krieges. Sobald der Untergang
des Dritten Reiches vorauszusehen
war, biederte sich der Vatikan bei den
Alliierten an, vor allem bei den USA,
deren Katholikenzahl in der ersten
Hälfte des zwanzigsten Jahrhunderts

beträchtlich zugenommen hatte.

Dortige katholische Prominenz,
wie Kardinal Spellman und Senator
McCarthy betrieb nun die antisowjetische

«Neuordnung» des Westens.
Um diese religiös zu untermauern,
brauchte man die römische Kirche,
und diese liess sich ihre Bemühungen

honorieren. Was den Vatikan mit
der Neuen Welt verbinde, spottet der
Verfasser, sei der Glaube an Gott,
besonders an den Dollargott. Im
Zusammenhang mit der Durchleuchtung

der Finanzmacht Vatikan zitiert
er Rührendes über die persönliche
Bedürfnislosigkeit Pius' XII., eine
Tugend, von deren Wert man erst
recht überzeugt ist, wenn man
erfährt, dass er bei seinem Tode über
ein Privatvermögen von achtzig
Millionen DM in Gold und Valuten
verfügte.

Folgerichtig in der ideologisch
einleuchtenden sowjetfeindlichen
Haltung verhielt sich die Kurie auch als
Partnerin europäischer Nachkriegspolitiker,

wie de Gasperi, de Gaulle
und Adenauer. Im Einklang mit den
USA begünstigten sie und ihre
Funktionäre die Aufrüstung Westdeutschlands,

wobei Chamäleone wie
Kardinal Faulhaber und Erzbischof Gröber

keine geringe Rolle spielten.
Nach bewährten Mustern der
Vergangenheit lieferten ihre Theologen
zudem elastische Formeln für die
allfällige Erlaubtheit des Einsatzes
von Atomwaffen. Ihren Erfolgen im
Westen stehen die von Deschner mit
politischem Scharfblick analysierten
Fehlschläge in den Ländern des
Ostblocks gegenüber. Bei den Päpsten
seit Pius XII., denen die letzten drei
Kapitel gewidmet sind, zeichnet sich
kein vermehrter Beistand des Heiligen

Geistes ab. Deschner würdigt
den persönlichen Charme, das
Wohlmeinen Johannes' XXIII., macht aber
deutlich, dass dessen Aggiorna-
mento am eigentlichen Wesen der
Kirche nichts geändert hat.
«Ein Jahrhundert Heilsgeschichte»
dokumentiert in beiden Bänden die
fundamentale Verlogenheit der
kurialen Politik, die schwere Mitschuld

13


	Der Glaube - ein Glückstrip? : Gedanken zum Thema Gottglauben

