
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 67 (1984)

Heft: 11

Artikel: Fünfhundert Jahre Hexenbulle

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413138

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413138
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Fünfhundert Jahre Hexenbulle

Am 5. Dezember 1484 erliess Papst
Innozenz VIII. die Bulle «Summis desi-
derantes affectibus», die sogenannte
Hexenbulle. Zahlreiche frühere Päpste

waren ebenfalls mit Verlautbarungen

zur Hexenfrage hervorgetreten,
spätere taten desgleichen. Die Bulle
des achten Innozenz, der auch als
Verfolger der Husiten und Waldenser
in die Geschichte eingegangen ist,
erlangte darum besondere Bedeutung,

weil sie besonders böse Folgen
hatte. Unter Hinweis auf vernommene
Klagen über schwere zauberische
Schädigungen ermächtigt der Papst
die beiden Dominikaner Heinrich In-

stitoris und Jakob Sprenger, in grossen

Teilen Deutschlands inquisitorisch

gegen die Schuldigen vorzugehen.

Von den Schädigungen —

Verursachung von Krankheiten, Unglücksfällen,

Impotenz, Tod, Misswuchs usw.
— spricht er so, als wären es unbe-
zweifelbare Tatsachen.
Institorisch und Sprenger erwiesen
sich der päpstlichen Gunst in hohem
Grade würdig, und zwar nicht bloss
durch einschlägige Verfolgungspraxis,

sondern auch als Theoretiker. Sie
schrieben — Institoris wahrscheinlich
als Hauptverfasser — den
«Hexenhammer» («Malleus maleficarum»),
das systematische Lehrbuch der
Hexenjagd, das gegen dreissig Auflagen
erreichte und dank der päpstlichen
Rückendeckung in fast kanonischem
Ansehen stand.
Bis weit ins Mittelalter hinein hatte die
Kirche den Hexenglauben als heidnisches

Überbleibsel verworfen und
bekämpft. Dies änderte sich, als man,
im Bestreben, die Ketzer tunlichst
auszurotten, darauf verfiel, sie der
Schadenzauberei zu beschuldigen.
Zur Seuche wurde der Wahn, als die
Päpste die Inquisition schufen und die
scholastische Theologie gleichzeitig
ihre spitzfindig-phantastischen
Dämonenlehren entwickelte. Die zur
Bekämpfung der Irrlehrer und ihrer
Anhängereingesetzten Inquisitoren hatten

ein Interesse daran, angebliche
zauberische Machenschaften als
Verleugnungen oder Lästerungen des
rechten Glaubens, das heisst als
Ketzereien, auszugeben. Sie verschafften

sich so ein weiteres Arbeitsfeld
und vermehrtes Ansehen. Die Theo¬

logen ihrerseits sorgten für die
«Wissenschaftlichen» Grundlagen, indem
sie die Arten des Zusammenwirkens
von Mensch und Dämon beschrieben.
Selbstverständlich mussten sie dabei
auf Begründung aus der Bibel
bedacht sein. Das Alte Testament
lieferte insbesondere den Spruch «Eine
Zauberin sollst du nicht am Leben
lassen» (2. Mose, 22,18), das Neue
Testament viele Aussagen über den
Teufel. Aus diesem wurde nun in der
Theologiephantasie der mächtige
Anstifteraller menschenfeindlichen
Zauberei. An Gewährsmännern mit
Heiligenschein mangelte es nicht. Im
«Hexenhammer» und in verwandten
Büchern werden ausgiebig die dämono-
logischen Fabeleien von Leuchten
wie Augustinus und Thomas von
Aquin zitiert.
Düstere Kehrseite der gefühlsseligen
Marienverehrung war die von den
mittelalterlichen Gottesmännern und
ihren Nachfolgern betriebene
Diffamierung der Frau. Sie bewirkte, dass
sich die Verfolgung der angeblichen
Zauberer mehr und mehr auf das
weibliche Geschlecht konzentrierte,
was der «Hexenhammer» schon im

Titel verrät. So konnte es nicht
ausbleiben, dass neben derzauberischen
Schädigung von Leib und Seele, Hab
und Gut das gotteslästerliche
Sexualvergehen zu einem hauptsächlichen
Anklagepunkt wurde. Nächtliche Flüge

zum sogenannten Hexensabbat,
dort verübte Unzucht mit dem Teufel,
sonstiges wüstes Treiben und mit
alledem verbundene sakrilegische
Handlungen gehörten zum normalen
Sündenregister der angeklagten Weiber.
Hexerei wurde zum teuflischen
Ausnahmeverbrechen erklärt, das mit
äusserster Strenge zu ahnden sei,
und damit hielt man auch jede Willkür
im Gerichtsverfahren für gerechtfertigt.

Jedermann konnte eine ihm miss-
liebige Person denunzieren, ohne vor
Gericht erscheinen und sich
verantworten zu müssen. Rechtsbeistände

wurden verweigert oder bloss
in der Rolle von Marionetten des
Gerichts zugelassen. Mit der Folter,
deren Anwendung bereits von Papst
Innozenz IV. im Jahre 1257
sanktioniert worden war, erpresste man
jedes gewünschte Geständnis. Wurde

es nach der Folterung widerrufen, so
folterte man abermals, bis der Widerruf

widerrufen wurde. Liess sich die
Angeklagte kein Geständnis abfol-
tern, so musste der Teufel sie unempfindlich

gemacht haben, und sie war
erst recht eine Hexe. Mit oder ohne
Geständnis war das Ende fast immer
die Verbrennung bei lebendigem Leibe.

Gegen zauberische Rache glaubten

sich Richter und Folterknechte
gefeit durch ihre rechtgläubige
Frömmigkeit. Der Besitz der Hingerichteten

wurde konfisziert und unter den
am Justizmord beteiligten kirchlichen
und weltlichen Instanzen aufgeteilt.
Die durch Folterqualen erzwungene
Nennung von angeblichen Mitschuldigen

hatte neue Verhaftungen,
Prozesse, Folterungen, Verbrennungen
und Konfiskationen zur Folge.
Die Reformation besserte nichts, im

Gegenteil. Der im Jahr vor der Hexenbulle

geborene Luther war nicht weniger

teufels- und hexengläubig als die
von ihm verteufelten Päpste. Calvin
förderte die Hexenjagd mit
Nachdruck, wogegen Zwingli verhältnismässig

human blieb. Während des
Dreissigjährigen Krieges erlebte
Deutschland neben allem sonstigen
Elend die schlimmsten Exzesse des
Wahns. Keine gerichtlichen
Hexenprozesse gab es im Bereich der
griechisch-orthodoxen Kirche; sie liess
sich vom inquisitorischen Fanatismus
Roms nicht anstecken.
Diejenigen, die in den betroffenen
Ländern allmählich ein besseres
Geistesklima herbeiführten, hatten es
schwer. Solche, die sich dem Justizmord

direkt entgegenstellten, liefen
Gefahr, selber in dessen Maschinerie
zu geraten. Man klagte sie der
Komplizenschaft mit den Hexen, das heisst
des eigenen Teufelsbündnisses, an,
und die Folterer sorgten dafür, dass
auch sie gestanden. Verehrungswürdig

sind jene vereinzelten Geistlichen,
deren persönliches Gewissen so weit
lebendig geblieben war, dass sie
wenigstens gegen die krasse juristische
Willkür ankämpften. Am wirksamsten
tat dies der Jesuit Friedrich von Spee.
In seiner 1631 erschienenen «Cautio
criminalis» leugnete er zwar nicht,
dass Zauberei möglich sei, kritisierte
aber eindringlich das Verfahren der

85



Hexenrichter. Als Beichtvater zum
Tode verurteilter «Hexen» hatte er
sich von deren Unschuld überzeugen
lassen. Der Jesuitenorden und die
Papstkirche haben sich Spees
Verdienst zu Unrecht gutgeschrieben. Er
hatte sein Buch ohne kirchliche
Druckerlaubnis und ohne Verfassernamen

publizieren müssen, wogegen
sich viele andere Jesuiten, ganz im

Einklang mit dem obersten Lehramt
der Kirche, als Praktiker und Theoretiker

des Hexenwahns hervortaten.
Trotz aller Hemmnisse von seiten der
Obskuranten begannen Naturwissenschaft

und allgemeine Aufklärung sich
durchzusetzen, und nun traten
grundsätzliche Kritiker des mörderischen
Aberglaubens auf den Plan. Deren
bedeutendste waren der holländische
Pastor Balthasar Bekker, der mit
seinem Buch «Die bezauberte Welt» den
Glauben an die Macht des Teufels
entkräftete, und der scharfsinnige
deutsche Philosoph und Jusrist
Christian Thomasius. Als dieser 1728
starb, waren die Hexenverbrennungen

selten geworden. Es beweist aber
die Zählebigkeit des Wahns, dass
solche noch zu Lebzeiten Kants,
Lessings und Goethes vorkamen. Obwohl
die Schweiz an dem Greuel eher
unterdurchschnittlich beteiligt war,
hatte sie den letzten europäischen
Hexenprozess: 1782 wurde in Glarus
die Dienstmagd Anna Göldi wegen
angeblicher Schadenzauberei
enthauptet. Die Gesamtzahl der Opfer
wird auf mehrere Millionen
geschätzt.

Der verhängnisvolle Erlass von 1484
bringt heute keine unglücklichen
Frauen mehr auf den Scheiterhaufen.
Aber die Dämonlehre, aus der er
hervorgegangen ist, gehört noch immer
zur katholischen Dogmatik. Eine einmal

verkündete Lehre ausdrücklich zu
widerrufen, ist ja in der Papstkirche
unmöglich, weil sie sonst das Dogma
der lehramtlichen Unfehlbarkeit ihres
Oberhauptes ebenfalls widerrufen
und so in letzter Konsequenz sich selber

auflösen müsste. Bezeichnenderweise

konnten die Ultramontanen
dieses Dogma am Ersten Vatikanischen

Konzil, 1869/70, durchsetzen,
ohne dass ihre Gegner die
millionenfache Blutschuld irrender Päpste
ins Feld geführt hätten. Jedenfalls
geschah dies nicht in wirksamer Weise.

Die Opposition mag davor zurück¬

geschreckt sein.die Kirche durch eine
so furchtbare öffentliche Anklage in
den Fundamenten zu erschüttern.
Jetzt sucht man die übelsten Wahnideen

der kirchlichen Vergangenheit
in den Hintergrund zu schieben, muss
sie aber doch heimlich mitschleppen
und verstrickt sich so in immer ärgere
Verlogenheit. Dass die Kirche, die die
Hauptverantwortung für das wahnwitzigste,

schändlichste, opferreichste
und langwierigste aller «Kollektivverbrechen»

der Weltgeschichte trägt,
also eine im höchsten Grad fehlbare
Kirche, noch immerauf ihrer lehramtlichen

Unfehlbarkeit besteht, dass
mehr als eine halbe Milliarde
Menschen an dieses Dogma glaubt oder
zu glauben vorgibt, und dass sich die
übrige Menschheit demgegenüber
gleichgültig verhält oder sich von der
Sturheit gar imponieren lässt: das ist
der geistige Skandal des zwanzigsten
Jahrhunderts. Solange er fortdauert,
leben wir noch im Mittelalter.

Robert Mächler

Unsere Welt wird noch so fein
werden, dass es so lächerlich
sein wird, einen Gott zu glauben
als heutzutage Gespenster.

Lichtenberg

Gesagt wurde!
«Was ist ein Giftmord gegen die
Leitung einer Chemiefabrik?»

Georg Wagner in seinem Buch «Das

absurde System — Strafurteil und
Strafvollzug in unserer
Gesellschaft»

«Auch heute noch verheimlicht die
Industrie weitere tödliche Gesundheits-
gerfahren. Für breite Arbeitnehmergruppen

ist die Todesstrafe faktisch
noch nicht abgeschafft worden.»

Reinhold Konstanty, Referatsleiter
für Arbeitsmedizin im Bundesvorstand

des DGB.

86


	Fünfhundert Jahre Hexenbulle

