
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 67 (1984)

Heft: 1

Artikel: Martin Luther, ein grober Keil : ein Nachklang zum Lutherjahr 1983

Autor: Mächler, Robert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413067

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Martin Luther, ein grober Keil
Ein Nachklang zum Lutherjahr 1983

Obiger «Keil» ist nicht etwa ein mit
Druckfehler behafteter «Kerl»,
sondern das Korrelat zu «Klotz» in dem
Sprichwort: Auf einen groben Klotz
gehört ein grober Keil. Mit dem Klotz
ist natürlich die katholische Kirche zur
Zeit Luthers gemeint. Dessen erster
päpstlicher Gegenspieler, Leo X. aus
dem Hause Medici, war persönlich
gewiss kein Klotz, trug aber zur
Vergröberung des christlichen Gewissens

unter anderem dadurch bei, dass
er den grossen Ablassverkauf für den
Bau der Peterskirche in Gang setzte,
was Luther zu den aufsehenerregenden

95 Thesen von 1517 provozierte.
Verfolgten die Renaissancepäpste
mit ihrer Geldrafferei zum Teil höhere
kulturelle Zwecke, so hatten sie daneben

kriegerische und andere allzu
weltliche Interessen. Der Verweltlichung

an höchsterstelle entsprachen
die auch von katholischen Historikern
zugegebenen Missstände im Klerus
und in den Klöstern, und die christliche

Herde verhielt sich
begreiflicherweise kaum besser als ihre
Hirten.

Die ironische Kritik eines Erasmus
von Rotterdam und artverwandter
Geister reichte nicht aus, um eine
Reform der Kirche «an Haupt und
Gliedern» zu bewirken. Luther dachte
zunächst wie jene bloss an interne
Verbesserung; er stellte die bestehende
Kirche nicht grundsätzlich in Frage.
Noch 1519 ist er angeblich «auf das
vollkommenste überzeugt, deren
Macht sei über alles». Doch schon im
folgenden Jahr traktiert er sie als
«eine Mordgrube über alle Mordgruben,

ein Bubenhaus über alle
Bubenhäuser, ein Haupt und Reich aller
Sünde, des Todes und der Verdammnis,

dass nicht zu denken ist, wie ihre
Bosheit noch steigen könne, wenn
gleich der Antichrist selber käme».
Später identifiziert er den Papst selber

mit dem Antichrist und fragt in
bezug auf die römischen «Lehrer der
Verdammnis»: «Warum greifen wir sie
nicht an mit allen Waffen und baden
unsere Hände in ihrem Blut, da wir
doch uns und die Unsrigen aus dem
gefährlichsten Feuer dadurch erretten?»

Im Vergleich mit solchen Sprüchen

mutet es harmlos an, wenn er
den Familiennamen Papst Pauls III.,
Farnese, zu «Furzesel» entstellt —
harmlos auch im Vergleich zu vielen
seiner sonstigen dem analen
Wortschatz angehörenden Ausdrücke.
Und nicht allein die altgläubigen Gegner,

sondern auch von seinem
Bibelverständnis abweichende Mitstreiter
gegen das Papsttum bewirft er mit
massiven Schimpfwörtern, so die
Wiedertäufer, so den ehemaligen

Freund und Kollegen Karlstadt, so
Zwingli, der die Schrift freier auslegt
und ihm deshalb als «Satansdiener»
gilt.

In mehreren Pamphleten setzt Luther
die schon im Neuen Testament
beginnende, von der Kirche eifrig betriebene

Diffamierung der Juden fort.
Seine Aufforderung, ihre Synagogen
und Häuser zu zerstören, hat
unheilstiftend noch in unser Jahrhundert
hineingewirkt. Julius Streicher, der
Wortführer des nationalsozialistischen

Antisemitismus', konnte sich
als Angeklagter in den Nürnberger
Kriegsverbrecherprozessen mit
Recht auf ihn berufen. Appelliert der
Gottesmann als Judenhasser wenigstens

nicht direkt an die Mordgier, so
ruft er anlässlich des Bauernkrieges
von 1525 dazu auf, die Rebellen zu
erwürgen und zu erstechen wie tolle
Hunde. Ein Fürst könne jetzt den Himmel

mit Blutvergiessen besser verdienen

als mit Beten. Selbstverständlich
sieht er die unbotmässigen Bauern
sämtlich vom Teufel besessen, wie er
überhaupt so ziemlich alles verteufelt,
was ihm missfällt oder sich ihm
entgegensetzt. Der Teufel, von dessen
Existenzweise und Wirksamkeit er
höchst abergläubische Vorstellungen
hat, spiegelt in seinen Reden und
Schriften über weite Strecken hin die
grössere Rolle als Gott und Christus.

Der Grobianismus steigerte seine
Volkstümlichkeit, löste aber auch
heftige Kritik und grobianische Widerrede

aus. Erasmus, sein Gegner im
Streit über den von ihm geleugneten
freien Willen, bezichtigt ihn «unersättlicher

Schmähsucht», womit er
keineswegs übertreibt. Oekolampad, der
Reformator Basels, nennt ihn einen
«Meister im Verleumden und Fürst der
Sophisten». Hätte Lutheram Badener
Religionsgespräch von 1526
teilgenommen, so hätte er daselbst an dem
Franziskaner Thomas Murner einen
zur Schmährede nicht viel weniger
begabten Gesprächspartner gehabt.
Als literarischer Gegner hat sich
Murner— übrigens selber ein scharfer
Kritiker der kirchlichen Verfallserscheinungen

— dem Wittenberger unangenehm

genug gemacht. Er bedachte
ihn mit Injurien wie «Erzlügner», «listiger

Unflat», «wütender, rasender
Bluthund».
Luther war sich seiner Grobheit
bewusst und rühmte sich ihrer: der
himmliscne Familienvater verleihe es
ihm so gegen die harten Köpfe und
mache ihnzu einem bösen Keil auf die
bösen Blöcke. «Wer nicht scheltet»,
schrieb er an Freund Spalatin, «nicht
beisst und beleidigt, richtet nichts

aus». Gleichwohl wird man nicht
behaupten wollen, er sei vor allem seiner
Bissigkeit wegen zu einer Gestalt von
weltgeschichtlicher Bedeutung
geworden. Seine positiv zu wertenden
Eigenschaften waren Tiefe des
existentiellen Erlebens, heroischer Mut
und Standfestigkeit trotz depressiver
Veranlagung, Scharfblick für die lehr-
mässigen Schwächen und moralischen

Schäden der Kirche,
ausserordentliche geistige Energie und
Schaffenskraft, sprachschöpferisches

Genie, von dem auch noch die
derbste Schimpferei geprägt ist. Im
Meinungskampf ein hartnäckiger
Rechthaber und von unerschütterlichem

Sendungsbewusstsein erfüllt,
wollte er dennoch vor Gott nichts als
ein durch den Glauben an Christus
gerechtfertigter Sünder sein.

Freilich, wie hoch immer wir die
Ausnahmebegabung und die sympathischen

Züge bewerten, es stellt sich
die Frage, ob die Lehre eines Mannes,
der gegen andere so fanatisch hetzen
konnte, vertrauenswürdig sei. In der
protestantischen Theologie geniesst
er bis zum heutigen Tage ein quasi
kirchenväterliches Ansehen. Selbst
Karl Barth, der in vorteilhaftem
Unterschied zu ihm keine Andersdenkenden,

nicht einmal die Atheisten,
verteufelt, zitiert ihn meistens zustimmend.

Natürlich teilen diejenigen, die
in ihm eine theologische Grösse
ersten Ranges sehen, seinen
grundsätzlichen Respekt vor der Bibel als
dem Wort Gottes. Er bekämpfte ja die
Autorität der Papstkirche, indem er
ihr, wenn auch nicht ohne allerhand
Selbstwiderspruch und Inkonsequenz,

die alleinige Autorität der Bibel
entgegensetzte. Dem neuzeitlichen
freien Denken hat er immerhin
dadurch vorgearbeitet, dass er die Lehre
von der kirchlichen (priesterlichen)
Vermittlung zwischen Mensch und
Gott verwarf und so wenigstens in den
Schranken eines antirömisch verstandenen

Bibelglaubens Gewissensfreiheit
ermöglichte. Die grundsätzliche

Autoritätsgläubigkeit musste indes in
der Lutherischen Kirche bald einmal
zur Vorherrschaft des Dogmatismus
führen.

Es fällt, wie gesagt, schwer, in dem
masslosen Polterer und Hetzer einen
von Gott erleuchteten Mann zu sehen.
Noch weniger leicht ist es allerdings,
jenes oberste kirchliche Lehramt, das
jahrhundertelang die Hexenverbrennungen

anheizte, für ein erleuchtetes,
unfehlbares zu halten. Doch just den
Hexenwahn mit seinen damaligen
grauenvollen Exzessen das schändlichste

Kollektivverbrechen der
Weltgeschichte, hatten das unfehlbare
Rom einerseits, die Reformatoren und
ihre Kirchen anderseits gemeinsam.
Natürlich lässt sich eine so üble
Gemeinsamkeit nicht für den modischen

5



ökumenischen Flirt auswerten. Das
Lutherjahr 1983 ist diesem auch insofern

ungünstig, als es dazu anregt,
sich hüben und drüben wieder einmal
an die tiefe konfessionelle Kluft zu
erinnern, die der grosse Mann sowohl

Was ist Urkraft?
Atheismus soll nicht nur negativ, leer,
sein; dies hat man weitgehend
erkannt. Es geht nicht darum, «nur»
angeblich positive Behauptungen
religiöser Gemeinschaften zu kritisieren.
Diese stellen spekulativ Mythologien
auf, die wohl von dichterischer Schönheit

sein, aber keine Wahrheit
beanspruchen können. Als Positives stellen

wir keine solche Spekulation auf.
So wird uns sogar dies von gegnerischer

Seite vorgeworfen.wir hätten
gegenüber ihren Dogmen nichts zu
•bieten. Als Freidenker wollen wir aber
keine neue Religion stiften, wollen
aber die Grundlage geben, wie man
sich sachlich, sich an erkannte Tatsachen

haltend, eine Weltanschauung
bilden kann. Jeder hat eine
Weltanschauung; sie muss aber kritisch aus
erkannten Tatsachen gebildet sein.
Hierfür gibt es genügend Möglichkeiten,

mit denen man den leeren Atheismus

ausfüllen kann. Jeder Mensch
sollte im Laufe seines Lebens immer
an sich arbeiten, vor allem in der
Suche nach Wahrheit. Hier muss man
immer auf dem Wege sein. Zu einer
endgültigen Erkenntnis der «Dinge an
sich» kann der Mensch nicht gelangen.

Ihm zeigen sich immer nur
Erscheinungen. Er hat nicht die dazu
erforderlichen Mittel. Geist ist «nur»
ein natürliches Mittel, also nicht
unendlich. Die geistigen Fähigkeiten
sind wohl offener als die Eigenschaften,

die sich vorher in der Evolution
entwickelt hatten, sind aber auch nur
natürliche Fähigkeiten als existentielle

Möglichkeiten des Menschen.
Sie sind ein endliches Produkt der
Evolution. Der Geist war ursprünglich
nur als Mittel zur Anpassung an die
körperlich überlegene Umwelt
bestimmt. Aber durch die dem Geist
eigene Freiheit hat sich dieser
darüber hinaus entwickelt und ist
dadurch offener geworden; dies
bedeutet nicht eine unendliche Fähigkeit.

Beim Suchen nach Wahrheit kommt
man beim Nachdenken immer wieder
auf neue Gedanken, die man seinen
bisherigen Ansichten einfügen muss.
Eine solche Überprüfung der Ansichten

verhindert jede dogmatische und
ideologische Wahrheitsbehauptung.
Es wäre wünschenswert, wenn dies
jeder einsehen würde. Dann gäbe es
nicht so viele, die an Dogmen und
Ideologien stur festhalten. Je älter
man wird, um so weiter kommt man in
der Beurteilung von Welt und Mensch.

lehrmässig wie durch seinen
Grobianismus aufgerissen hat. Sie ist
weder durch moderne theologische
Akrobatik noch durch gutgemeintes
Miteinander-Nettsein zu überbrük-
ken. Robert Mächler

Der Informationsgehalt wächst mit
dem Alter. Dies sollten manche
Jüngere beachten, wenn sie hochnäsig
die Alten abzuwerten suchen. Diese
Erkenntnis ist ein Zeichen jungerhaltenen

Geistes, auch wenn man
körperlich noch so alt ist (ich bin ja
inzwischen auch 80 geworden). Trotzdem

darf eine neue Erkenntnis nicht
zu einer völligen Missachtung älterer
Überlieferungen führen. So erkennt
man auf diesem Wege, dass es überall
Gutes und Schlechtes, Vor- und Nachteile,

gibt, was beides untrennbar ist,
und ein absolut Gutes und Richtiges
auch dialektisch nicht erreicht werden
kann. Diese Erkenntnis führt zu einer
toleranten Haltung gegenüber
Andersdenkenden. Man soll sie nicht
verachten und beschimpfen, sondern
höchstens bedauern, wenn sie nicht
fähig sind, unaufhörlich weiterzudenken

und festgefrorene Ansichten
zu kritisieren. Zu einer toleranten
Haltung gehört auch von unserer Seite
her, zu erkennen, dass manches, was
in der Bibel steht, trotz den in ihr
enthaltenen unglaubwürdigen Dogmen
menschlich anerkannt werden kann.
Auch in der Bibel gibt es Aussagen,
die man anerkennen kann, vor allem,
wenn es um rein menschliche Dinge
geht. Jede Dichtung, zu denen ich
auch Mythologien rechne, enthält
Richtiges und Falsches; dies muss
man einsehen.

Der Ausdruck «Geist» wird manchmal
als religiös abgelehnt, aber er ist nicht
nur eine religiöse Bezeichnung,
höchstens, wenn man von der Mehrzahl,
den «Geistern», spricht. Geist ist eine
Eigenschaft des Menschen, die die
grossartigen Vorgänge in der Natur zu
erforschen und zu erklären ermöglicht
hat. Als Eigenschaft wäre es besser,
von «Geistigem» zu sprechen. Aber
man sagt ja auch «Leben», «Kraft»,
«Energie», «Liebe» usw., alles Wörter,
die auch nur Eigenschaften
ausdrücken. Warum darf man nicht auch
vom Geist, von Seele sprechen? Ein
«Leben» an sich gibt es nicht, nur
Lebendiges, Kraft ebenso wenig, nur
Wirkendes. Auch dies drückt nur
Eigenschaften aus.

Mathematik ist ein Produkt menschlichen

Geistes. Sie kann aber auf die
Wirklichkeit angewandt werden. Man
kann daher nicht abstreiten, dass
Geistiges in unserem Sinne in der Natur
vorhanden sein muss. Alle Naturgesetze

sind im Grunde geistige
Gesetze. Geist ist ohne innere Bindung
an die sogenannte «Materie» sinnlos.

Was ist aber Materie? Philosophen
haben schon früh erkannt, dass Materie

ein fragwürdiger Begriff ist, darunter
auch die keineswegs «leeren»

Atheisten Schopenhauer und Nietzsche.

Auch das Materielle ist eine
Erscheinungsform von Welt, genau
wie Geistiges und Seelisches. Materie

kann daher nicht die Grundlage,
sondern nur eine wirklich gewordene
Möglichkeit wie Geist, Seele und
Leben sein. Das Geistige erscheint
nicht an der Materie, sondern steht
mit der Materie gleichberechtigt
nebeneinander. Alle sind als Erscheinungen

wirklich gewordener
Möglichkeiten in der Welt. Möglichkeit
steht als Letztes hinter allem. Ohne
Möglichkeit kann nichts wirklich
werden. Was unmöglich und widersprüchlich

ist, ist irreal. Nur was möglich ist,
kann wirklich werden, muss es sogar;
denn in dem Begriff der Möglichkeit
liegt logisch der Drang als «Urkraft»
zur Verwirklichung. Was wirklich
geworden ist, erkennen wir als Erscheinungen.

Dies sind Materie, Energie,
Leben und Seele in gleicher Weise.
Dass der Mensch dazu neigt, der
Materie einen Vorzug zu geben und
diese als Grundlage anzunehmen,
liegt daran, dass deren Verwirklichung
wahrscheinlicher ist als Geist und
Seele, die erst bei sehr komplizierten
verwirklichten Möglichkeiten entstehen

können, eben erst beim
Menschen, höchstens andeutungsweise
bei Tieren. In meinem Buch «Im
Anfang war die Freiheit» habe ich dies
genauer ausgeführt. Als letztes steht
daher nicht ein Gesetz, sondern die
Freiheit. Stünde ein Gesetz am
Anfang, so müsste man fragen, wer dieses

Gesetz geschaffen hat. Gesetze
sind nur als eine Folge von etwas, das
nicht auf etwas Vorhergehendes
zurückgeführt werden kann, zu denken.
Gesetze an den Anfang zu stellen,
führte wieder auf etwas Höheres, das
dieses Gesetz geschaffen haben
müsste, genau wie die Kausalität, die
auch als Urkraft angesehen wird, aber
ebenfalls geschaffen sein müsste.

Freiheit ist selbst aber das Unbe-
gründbare, erfordert daher keinen
Gott. Denn als geschaffen wäre Freiheit

eben keine Freiheit. Sie ist die
Möglichkeit, dass Materie, Leben,
Geist und Seele wirklich werden können.

Sie kann man als Urkraft bezeichnen.

Möglichkeit in Freiheit steht am
Anfang; sie ist ein logischer Begriff
und hat den inneren Drang, sich in
Freiheit zu verwirklichen. Dieser
Drang wird um so leichter wirklich, je
wahrscheinlicher etwas ist. Daher
entstehen einfache Gebilde leichter als
so komplizierte wie Geist und Seele.
Dies zeigt deutlich die komplizierte
Struktur des Gedächtnisses, ohne die
sich Seele und Geist nicht entwickeln
konnten. Aber trotzdem sind Geist
und Seele nicht selbst Materie. Dass

6


	Martin Luther, ein grober Keil : ein Nachklang zum Lutherjahr 1983

