Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 67 (1984)

Heft: 1

Artikel: Martin Luther, ein grober Keil : ein Nachklang zum Lutherjahr 1983
Autor: Méchler, Robert

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-413067

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-413067
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Martin Luther, ein grober Keil
Ein Nachklang zum Lutherjahr 1983

Obiger «Keil» ist nicht etwa ein mit
Druckfehler behafteter «Kerl», son-
dern das Korrelat zu «Klotz» in dem
Sprichwort: Auf einen groben Klotz
gehort ein grober Keil. Mit dem Klotz
ist natlrlich die katholische Kirche zur
Zeit Luthers gemeint. Dessen erster
papstlicher Gegenspieler, Leo X. aus
dem Hause Medici, war personlich
gewiss kein Klotz, trug aber zur Ver-
gréberung des christlichen Gewis-
sens unteranderem dadurch bei, dass
er den grossen Ablassverkauf fir den
Bau der Peterskirche in Gang setzte,
was Luther zu den aufsehenerregen-
den 95 Thesen von 1517 provozierte.
Verfolgten die Renaissancepéapste
mit ihrer Geldrafferei zum Teil hbhere
kulturelle Zwecke, so hatten sie dane-
ben kriegerische und andere allzu
weltliche Interessen. Der Verweltli-
chungan héchster Stelle entsprachen
die auch von katholischen Historikern
zugegebenen Missstande im Klerus
und in den Kléstern, und die christ-
liche Herde verhielt sich begreif-
licherweise kaum besser als ihre
Hirten.

Die ironische Kritik eines Erasmus
von Rotterdam und artverwandter
Geister reichte nicht aus, um eine
Reform der Kirche «an Haupt und Glie-
dern» zu bewirken. Luther dachte zu-
nachst wie jene bloss an interne Ver-
besserung; er stellte die bestehende
Kirche nicht grundsatzlich in Frage.
Noch 1519 ist er angeblich «auf das
vollkommenste (berzeugt, deren
Macht sei Uber alles». Doch schon im
folgenden Jahr traktiert er sie als
«eine Mordgrube Uber alle Mordgru-
ben, ein Bubenhaus lber alle Buben-
h&auser, ein Haupt und Reich aller
Siande, des Todes und der Verdamm-
nis, dass nicht zu denken ist, wie ihre
Bosheit noch steigen kdnne, wenn
gleich der Antichrist selber kadmen.
Spater identifiziert er den Papst sel-
ber mit dem Antichrist und fragt in
bezug auf die réomischen «Lehrer der
Verdammnis»: «Warum greifen wir sie
nicht an mit allen Waffen und baden
unsere Hande in ihrem Blut, da wir
doch uns und die Unsrigen aus dem
gefahrlichsten Feuer dadurch erret-
ten?» Im Vergleich mit solchen Spru-
chen mutet es harmlos an, wenn er
den Familiennamen Papst Pauls lll.,
Farnese, zu «Furzesel» entstellt —
harmlos auch im Vergleich zu vielen
seiner sonstigen dem analen Wort-
schatz angehérenden Ausdricke.
Und nicht allein die altglaubigen Geg-
ner, sondern auch von seinem Bibel-
verstandnis abweichende Mitstreiter
gegen das Papsttum bewirft er mit
massiven Schimpfwodrtern, so die
Wiedertaufer, so den ehemaligen

Freund und Kollegen Karlstadt, so
Zwingli, der die Schrift freier auslegt
und ihm deshalb als «Satansdiener»
gilt. ’

In mehreren Pamphleten setzt Luther
die schon im Neuen Testament begin-
nende, von der Kirche eifrig betrie-
bene Diffamierung der Juden fort.
Seine Aufforderung, ihre Synagogen
und Hauser zu zerstéren, hat unheil-
stiftend noch in unser Jahrhundert
hineingewirkt. Julius Streicher, der
Wortfihrer des nationalsozialisti-
schen Antisemitismus’, konnte sich
als Angeklagter in den Nurnberger
Kriegsverbrecherprozessen mit
Recht auf ihn berufen. Appelliert der
Gottesmann als Judenhasser wenig-
stens nicht direkt an die Mordgier, so
ruft er anldsslich des Bauernkrieges
von 1525 dazu auf, die Rebellen zu
erwirgen und zu erstechen wie tolle
Hunde. Ein First kbénne jetzt den Him-
mel mit Blutvergiessen besser verdie-
nen als mit Beten. Selbstverstandlich
sieht er die unbotmé&ssigen Bauern
samtlich vom Teufel besessen, wie er
Uberhaupt so ziemlich alles verteufelt,
was ihm missfallt oder sich ihm entge-
gensetzt. Der Teufel, von dessen Exi-
stenzweise und Wirksamkeit er
héchst abergldubische Vorstellungen
hat, spiegelt in seinen Reden und
Schriften Uber weite Strecken hin die
groéssere Rolle als Gott und Christus.

Der Grobianismus steigerte seine
Volkstimlichkeit, [6ste aber auch hef-
tige Kritik und grobianische Wider-
rede aus. Erasmus, sein Gegner im
Streit Gber den von ihm geleugneten
freien Willen, bezichtigt ihn «unersétt-
licher Schméahsucht», womit er kei-
neswegs Ubertreibt. Oekolampad, der
Reformator Basels, nennt ihn einen
«Meisterim Verleumden und Furst der
Sophisten». Hatte Luther am Badener
Religionsgesprach von 1526 teilge-
nommen, so hitte er daselbst an dem
Franziskaner Thomas Murner einen
zur Schmaéahrede nicht viel weniger
begabten Gesprachspartner gehabt.
Als literarischer Gegner hat sich Mur-
ner— Gbrigens selber ein scharfer Kri-
tiker der kirchlichen Verfallserschei-
nungen — dem Wittenberger unange-
nehm genug gemacht. Er bedachte
ihn mit Injurien wie «Erzligner», «listi-
ger Unflat», «wltender, rasender
Bluthund».

Luther war sich seiner Grobheit be-
wusst und rihmte sich ihrer: der
himmlische Familienvater verleihe es
ihm so gegen die harten Koépfe und
mache ihn zu einem bdsen Keil auf die
bésen Blécke. «Wer nicht scheltet»,
schrieb er an Freund Spalatin, «nicht
beisst und beleidigt, richtet nichts

aus». Gleichwohl wird man nicht be-
haupten wollen, er seivorallem seiner
Bissigkeit wegen zu einer Gestalt von
weltgeschichtlicher Bedeutung ge-
worden. Seine positiv zu wertenden
Eigenschaften waren Tiefe des exi-
stentiellen Erlebens, heroischer Mut
und Standfestigkeit trotz depressiver
Veranlagung, Scharfblick fur die lehr-
massigen Schwichen und morali-
schen Schaden der Kirche, ausser-.
ordentliche geistige Energie und
Schaffenskraft, sprachschépferi-
sches Genie, von dem auch noch die
derbste Schimpferei gepragt ist. Im
Meinungskampf ein hartnackiger
Rechthaber und von unerschutter-
lichem Sendungsbewusstsein erflllt,
wollte er dennoch vor Gott nichts als
ein durch den Glauben an Christus
gerechtfertigter Stinder sein.

Freilich, wie hoch immer wir die Aus-
nahmebegabung und die sympathi-
schen Zige bewerten, es stellt sich
die Frage, ob die Lehre eines Mannes,
dergegen andere so fanatisch hetzen
konnte, vertrauenswiurdig sei. In der
protestantischen Theologie geniesst
er bis zum heutigen Tage ein quasi
kirchenvéterliches Ansehen. Selbst
Karl Barth, der in vorteilhaftem Unter-
schied zu ihm keine Andersdenken-
den, nicht einmal die Atheisten, ver-
teufelt, zitiert ihn meistens zustim-
mend. Natirlich teilen diejenigen, die
in ihm eine theologische Grésse er-
sten Ranges sehen, seinen grund-
satzlichen Respekt vor der Bibel als
dem Wort Gottes. Er bekdmpfte ja die
Autoritat der Papstkirche, indem er
ihr, wenn auch nicht ohne allerhand
Selbstwiderspruch und Inkonse-
quenz, die alleinige Autoritat der Bibel
entgegensetzte. Dem neuzeitlichen
freien Denken hat er immerhin da-
durch vorgearbeitet, dass erdie Lehre
von der kirchlichen (priesterlichen)
Vermittlung zwischen Mensch und
Gott verwarf und so wenigstensin den
Schranken eines antirémisch verstan-
denen Bibelglaubens Gewissensfrei-
heit erméglichte. Die grundsatzliche
Autoritatsglaubigkeit musste indes in
der Lutherischen Kirche bald einmal
zur Vorherrschaft des Dogmatismus
flhren.

Es féallt, wie gesagt, schwer, in dem
masslosen Polterer und Hetzer einen
von Gott erleuchteten Mann zu sehen.
Noch weniger leicht ist es allerdings,
jenes oberste kirchliche Lehramt, das
jahrhundertelang die Hexenverbren-
nungen anheizte, fur ein erleuchtetes,
unfehlbares zu halten. Doch just den
Hexenwahn mit seinen damaligen
grauenvollen Exzessen das schand-
lichste Kollektivverbrechen der Welt-
geschichte, hatten das unfehlbare
Rom einerseits, die Reformatoren und
ihre Kirchen anderseits gemeinsam.
Naturlich lasst sich eine so lble Ge-
meinsamkeit nicht fir den modischen

5



6kumenischen Flirt auswerten. Das
Lutherjahr 1983 ist diesem auch inso-
fern ungunstig, als es dazu anregt,
sich hiiben und driiben wieder einmal
an die tiefe konfessionelle Kluft zu
erinnern, die der grosse Mann sowohl|

lehrméassig wie durch seinen Gro-
bianismus aufgerissen hat. Sie ist
weder durch moderne theologische
Akrobatik noch durch gutgemeintes
Miteinander-Nettsein zu Uberbruk-
ken. Robert Machler

Was ist Urkraft?

Atheismus soll nicht nur negativ, leer,
sein; dies hat man weitgehend er-
kannt. Es geht nicht darum, «nur»
angeblich positive Behauptungen reli-
gioser Gemeinschaften zu kritisieren.
Diese stellen spekulativ Mythologien
auf, die wohl von dichterischer Schén-
heit sein, aber keine Wahrheit bean-
spruchen kénnen. Als Positives stel-
len wir keine solche Spekulation auf.
So wird uns sogar dies von gegneri-
scher Seite vorgeworfen,wir hatten
gegeniber ihren Dogmen nichts zu
bieten. Als Freidenker wollen wir aber
keine neue Religion stiften, wollen
aber die Grundlage geben, wie man
sich sachlich, sich an erkannte Tatsa-
chen haltend, eine Weltanschauung
bilden kann. Jeder hat eine Weltan-
schauung; sie muss aber kritisch aus
erkannten Tatsachen gebildet sein.
Hierflr gibt es genigend Maoglichkei-
ten, mit denen man den leeren Atheis-
mus ausfullen kann. Jeder Mensch
sollte im Laufe seines Lebens immer
an sich arbeiten, vor allem in der
Suche nach Wahrheit. Hier muss man
immer auf dem Wege sein. Zu einer
endgultigen Erkenntnis der «Dinge an
sich» kann der Mensch nicht gelan-
gen. lhm zeigen sich immer nur Er-
scheinungen. Er hat nicht die dazu
erforderlichen Mittel. Geist ist «nur»
ein naturliches Mittel, also nicht
unendlich. Die geistigen Fahigkeiten
sind wohl offener als die Eigenschaf-
ten, die sich vorher in der Evolution
entwickelt hatten, sind aber auch nur
naturliche F&higkeiten als existen-
tielle Moglichkeiten des Menschen.
Sie sind ein endliches Produkt der
Evolution. Der Geist war ursprunglich
nur als Mittel zur Anpassung an die
korperlich Uberlegene Umwelt be-
stimmt. Aber durch die dem Geist
eigene Freiheit hat sich dieser dar-
Uber hinaus entwickelt und ist da-
durch offener geworden; dies be-
deutet nicht eine unendliche Fahig-
keit.

Beim Suchen nach Wahrheit kommt
man beim Nachdenken immer wieder
auf neue Gedanken, die man seinen
bisherigen Ansichten einfigen muss.
Eine solche Uberprufung der Ansich-
ten verhindert jede dogmatische und
ideologische Wahrheitsbehauptung.
Es ware wiunschenswert, wenn dies
jeder einsehen wirde. Dann gébe es
nicht so viele, die an Dogmen und
Ideologien stur festhalten. Je Alter
man wird, um so weiter kommt man in
der Beurteilung von Welt und Mensch.

6

Der Informationsgehalt wachst mit
dem Alter. Dies sollten manche Jin-
gere beachten, wenn sie hochnasig
die Alten abzuwerten suchen. Diese
Erkenntnis ist ein Zeichen jungerhal-
tenen Geistes, auch wenn man koér-
perlich noch so alt ist (ich bin ja
inzwischen auch.80 geworden). Trotz-
dem darf eine neue Erkenntnis nicht
zu einer vélligen Missachtung é&lterer
Uberlieferungen fahren. So erkennt
man auf diesem Wege, dass es Uberall
Gutes und Schlechtes, Vor- und Nach-
teile, gibt, was beides untrennbar ist,
und ein absolut Gutes und Richtiges
auch dialektisch nicht erreicht werden
kann. Diese Erkenntnis fiihrt zu einer
toleranten Haltung gegenuber An-
dersdenkenden. Man soll sie nicht
verachten und beschimpfen, sondern
héchstens bedauern, wenn sie nicht
fahig sind, unaufhérlich weiterzu-
denken und festgefrorene Ansichten
zu kritisieren. Zu einer toleranten Hal-
tung gehoért auch von unserer Seite
her, zu erkennen, dass manches, was
in der Bibel steht, trotz den in ihr ent-
haltenen unglaubwirdigen Dogmen
menschlich anerkannt werden kann.
Auch in der Bibel gibt es Aussagen,
die man anerkennen kann, vor allem,
wenn es um rein menschliche Dinge
geht. Jede Dichtung, zu denen ich
auch Mythologien rechne, enthalt
Richtiges und Falsches; dies muss
man einsehen.

Der Ausdruck «Geist» wird manchmal
als religiés abgelehnt, aber erist nicht
nur eine religiése Bezeichnung, héch-
stens, wenn man von der Mehrzahl,
den «Geistern», spricht. Geist ist eine
Eigenschaft des Menschen, die die
grossartigen Vorgédnge inder Naturzu
erforschen und zu erklaren erméglicht
hat. Als Eigenschaft ware es besser,
von «Geistigem» zu sprechen. Aber
man sagt ja auch «Leben», «Kraft»,
«Energie», «Liebe» usw., alles Wérter,
die auch nur Eigenschaften aus-
dricken. Warum darf man nicht auch
vom Geist, von Seele sprechen? Ein
«Leben» an sich gibt es nicht, nur
Lebendiges, Kraft ebenso wenig, nur
Wirkendes. Auch dies drickt nur
Eigenschaften aus.

Mathematik ist ein Produkt menschli-
chen Geistes. Sie kann aber auf die
Wirklichkeit angewandt werden. Man
kann daher nicht abstreiten, dass Gei-
stiges in unserem Sinne in der Natur
vorhanden sein muss. Alle Naturge-
setze sind im Grunde geistige Ge-
setze. Geist ist ohne innere Bindung
an die sogenannte «Materie» sinnlos.

Was ist aber Materie? Philosophen
haben schon friih erkannt, dass Mate-
rie ein fragwurdiger Begriff ist, darun-
ter auch die keineswegs «leeren»
Atheisten Schopenhauer und Nietz-
sche. Auch das Materielle ist eine
Erscheinungsform von Welt, genau
wie Geistiges und Seelisches. Mate-
rie kann daher nicht die Grundlage,
sondern nur eine wirklich gewordene
Méglichkeit wie Geist, Seele und
Leben sein. Das Geistige erscheint
nicht an der Materie, sondern steht
mit der Materie gleichberechtigt
nebeneinander. Alle sind als Erschei-
nungen wirklich gewordener Moég-
lichkeiten in der Welt. Mdéglichkeit
steht als Letztes hinter allem. Ohne
Moglichkeit kann nichts wirklich wer-
den. Was unmadglich und widerspriich-
lich ist, ist irreal. Nur was méglich ist,
kann wirklich werden, muss es sogar;
denn in dem Begriff der Méglichkeit
liegt logisch der Drang als «Urkraft»
zur Verwirklichung. Was wirklich ge-
worden ist, erkennen wir als Erschei-
nungen. Dies sind Materie, Energie,
Leben und Seele in gleicher Weise.
Dass der Mensch dazu neigt, der
Materie einen Vorzug zu geben und
diese als Grundlage anzunehmen,
liegtdaran, dass deren Verwirklichung
wahrscheinlicher ist als Geist und
Seele, die erst bei sehr komplizierten
verwirklichten Mdglichkeiten entste-
hen kénnen, eben erst beim Men-
schen, héchstens andeutungsweise
bei Tieren. In meinem Buch «Im An-
fang war die Freiheit» habe ich dies
genauer ausgefuhrt. Als letztes steht
daher nicht ein Gesetz, sondern die
Freiheit. Stinde ein Gesetz am An-
fang, so misste man fragen, wer die-
ses Gesetz geschaffen hat. Gesetze
sind nur als eine Folge von etwas, das
nicht auf etwas Vorhergehendes zu-
rickgeflihrt werden kann, zu denken.
Gesetze an den Anfang zu stellen,
fihrte wieder auf etwas Hoheres, das
dieses Gesetz geschaffen haben
musste, genau wie die Kausalitat, die
auch als Urkraft angesehen wird, aber
ebenfalls geschaffen sein musste.

Freiheit ist selbst aber das Unbe-
grindbare, erfordert daher keinen
Gott. Denn als geschaffen ware Frei-
heit eben keine Freiheit. Sie ist die
Moglichkeit, dass Materie, Leben,
Geist und Seele wirklich werden kon-
nen. Sie kann man als Urkraft bezeich-
nen. Méglichkeit in Freiheit steht am
Anfang; sie ist ein logischer Begriff
und hat den inneren Drang, sich in
Freiheit zu verwirklichen. Dieser
Drang wird um so leichter wirklich, je
wahrscheinlicher etwas ist. Daher ent-
stehen einfache Gebilde leichter als
so komplizierte wie Geist und Seele.
Dies zeigt deutlich die komplizierte
Struktur des Gedéachtnisses, ohne die
sich Seele und Geist nicht entwickeln
konnten. Aber trotzdem sind Geist
und Seele nicht selbst Materie. Dass



	Martin Luther, ein grober Keil : ein Nachklang zum Lutherjahr 1983

