
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 66 (1983)

Heft: 11

Artikel: Kann uns Martin Luther etwas sagen?

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-413040

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-413040
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der
Freidenker-Vereinigung
der Schweiz

Nr. 11 66. Jahrgang
November 1983

Jahresabonnement: Schweiz Fr. 16,-

Ausland: Fr. 20-
Probeabonnement 3 Monate gratis

Kann uns Martin Luther etwas sagen?
Die 500. Wiederkehr des Geburtstages von Martin Luther soll auch uns zu einigen Bemerkungen veranlassen.

Luther ist unzweifelhaft eine grosse Persönlichkeit gewesen, die die nachfolgende Geschichte
weitgehend beeinflusst hat, sowohl mit ihrem Leid in gewaltsamen Auseinandersetzungen wie auch als
Vorbereitung freieren Denkens. Religionskriege sind die Folge gewesen, aber auch ein kritischeres
«protestantisches» Denken. Da auch wir in der Abfolge der Geschichte stehen, ist eine Wirkung in die heutige
Zeit auf uns nicht auszuschliessen.

Wir lehnen die Dogmatik auch des
Protestantismus' ab. Trotzdem sind
auch wir «Protestanten» gegen jeden
unbeweisbaren Wahrheitsanspruch.
Dies hat bei uns zu einer radikaleren
Ablehnung jeder mythologischen
Behauptung, zu der auch der Inhalt der
Bibel gehört, geführt. Luther kannte
kaum die Erkenntnisse der
Naturwissenschaft, die weitgehend Berichte
der Bibel in Frage gestellt haben.
Wohl kannte er bereits die Kopernika-
nische Wende, aber er lehnte dies ab.
Für ihn war, der damaligen Zeit
entsprechend, der Inhalt der Bibel noch
zu tief in der Weltanschauung verwurzelt.

Die Zeit war damals für eine
radikalere Ablehnung jeden Dogmas
noch weniger reif als heute.

Trotzdem war es eine Grosstat,
überhaupt schon wenigstens die
Wahrheitsansprüche ausserhalb des
biblischen Textes abzulehnen und zu
bekämpfen. Luther schien die
biblische Überlieferung der einzig berechtigte

Wahrheitsanspruch zu sein. Dies
behauptete er beim Anschlag der 95
Thesen an der Kirche zu Wittenberg
am 31. Oktober 1517. Besonderer
äusserer Anlass war der Ablassrummel

des Tetzel, womit man sich und
seinen bereits im Fegefeuer
schmachtenden Angehörigen angeblich

das Seelenheil mit Geld erkaufen
konnte. Wichtiger war seine Kritik an
der angeblich überweltlichen Macht
von Papst und Konzilien. Auch der
Papst sei nur ein Mensch, seine
Macht rage nicht bis ins Fegefeuer
hinein.

Für solche kritische Gedanken war
die damalige Zeit aber schon reif.
Luther war der Mann, der den Zeitgeist
begriff und dadurch die grosse Bewegung

der Reformation einleiten konnte.

Der Zeitgeist wirkt von allein nicht.
Immer müssen Persönlichkeiten die
Führung übernehmen. Von allein gibt
es keine Revolutionen und Reformen.
Aber die Grundlage liegt bei der
Stimmung der Massen.

Bemerkenswert ist, wie Luther zu seiner

kritischen Haltung gekommen
war. Er hatte noch als Klosterbruder in

der stillen Zelle mit sich gerungen.
Zweifel waren aufgekommen, und er
,suchte nach Wahrheit und Offenheit,
nach «Rechtfertigung aus dem Glauben».

In der Stille und Abgeschlossenheit
fand Luther zu sich selbst. Dieses

Zu-sich-selbst-Finden ist eine
menschlich-existentielle Fähigkeit,
die heute im rationalen und
utilitaristischen Denken fast vergessen
ist. Auch Zarathustra bei Nietzsche
suchte in der Einsamkeit die Wahrheit
und verkündete sie dann, nachdem er
ganz zu sich selbst gekommen war.
Nur wenige können dies und wissen
um den Wert der Einsamkeit. Dieses
Ringen nach Wahrheit ist auch für uns
der Achtung wert und vorbildlich,
ebenso wie der Mut, es trotz der
Gegnerschaft der die Kirche
beherrschenden Kräfte frei zu bekennen.
Sein Glaube ist für Luther eine Frage
des Gewissens, gegen das man nicht
handeln darf. Die berühmten Worte
«Hier stehe ich, ich kann nicht anders.
Gott helfe mir, Amen»soll erallerdings

nicht gesagt haben. Das Schlusswort
seiner Rechtfertigungsrede auf dem
Reichstage zu Worms 1 521 war: «Gott
komm mir zu Hilf».1

Eine Legende ist auch der angebliche
Tintenfleck in der Lutherstube auf der
Wartburg bei Eisenach. Luther soll
das Tintenfass nach dem Teufel
geworfen haben, als dieser ihn versuchen

wollte. Waren es nicht vielleicht
doch Zweifel auch am Inhalt der Bibel,
die ihm bei der Übersetzung
angekommen waren? Diese Legende soll
erst später entstanden sein und auf
die Worte Luthers zurückgehen, er
habe den Teufel mit Tinte bekriegt.
Aber könnte nicht auch dieses Wort
Folge von Zweifeln gewesen sein?

Der Überzeugung treu zu bleiben, soll
auch für uns wesentlich sein. Es ist
Ablehnung jeder Heuchelei und freies

Sie lesen
in dieser Nummer

Friedensbewegung —

Christen und wir

Die Verteidigung der
laizistischen Schule in Frankreich

Ein moderner Rattenfänger

Pressestimmen

Elvis und die Bombe

Galilei usw.

81



Bekenntnis der Überzeugung, fern
von jedem Nutzenstandpunkt.

Für die damalige Zeit war es schon ein
kritisches freies Denken, überlieferte
Ansichten zu kritisieren. Dass Luther
hierbei noch nicht zu Ende gedacht
hat, ist richtig, aber er war auf dem
Wege dazu. Eine Entwicklung geht
eben nicht plötzlich vor sich. Auch
dies mögen wir daraus lernen. Es
muss der Boden dafür jeweils reif sein.
Dies ist zwar heute besser als damals,
aber trotzdem reicht es noch nicht zu
einer klaren und ehrlichen Absage an
unglaubwürdige Dogmen und Ideologien.

Reine Verstandeskonstruktionen,
unterstützt von gefühlsbedingten

Traditionen führen nicht zu wahrer
Erkenntnis. Die Grundlage muss von
Tatsachen und weitgehend objektiver
Erkenntnis ausgehen. Nur diese sind
für die Bildung von Weltbildern und
Weltanschauungen massgebend; es
dürfen nicht Weltanschauungen
erkannte Tatsachen bezweifeln. Sie sollen

Folge von Erkenntnissen sein,
nicht deren Grundlage.

Auch für uns ist die Luthersche
Grundüberzeugung aufschlussreich.
Die individuelle Haltung eines
Menschen sei eine Gnade Gottes; so wie
sie ist, rühre sie von Gott her. Der
Glaube jedes einzelnen Menschen
sei das Werk Gottes, auch wenn der
Glaubensinhalt verschieden ist. Die
Gottesvorstellung eines jeden
Menschen ist daher davon abhängig, wie
der Mensch ist; dies erinnert sogar
an Feuerbach, nach welchem der
Mensch seine Gottesvorstellung selber

macht. Nur ist bei Luther Gott die
Ursache dafür. Aber was heisst es, der
Glaube ist die Gnade Gottes und bei
jedem verschieden? Nach heutiger
Auffassung bedeutet dies im Grunde
nur, dass die Anlagen der Menschen
verschieden sind. Die Gnade Gottes
ist heute durch die erbmässige Anlage
im Innern des Menschen zu ersetzen.
Luther aber konnte sich damals noch
nicht vom Gottesbegriff lösen und
wollte es auch nicht.

Aus dieser Auffassung Luthers
entspringt auch der Gedanke, dass jeder
Einzelne selber Prediger sein, das
Pfarramt ausüber könne. Wir würden
heute sagen, dass jeder seine
Meinung frei äussern könne. Auch hieraus

sieht man, dass Luther eine
Station zur Gewinnung freien
Denkens ist. Die Geschichte geht eben
langsam weiter und nicht plötzlich.
Wenn dies doch versucht wird, entste¬

hen Unordnung und Gewalt, wie jede
Revolution gezeigt hat.

Luther beschränkte den Glauben auf
den Einzelnen, der sich nach der
Gnade Gottes eine eigene Vorstellung

von Gott und Welt bilde. Eine
kirchliche Organisation könne nur
Gottes Wort verkünden und erläutern.
Dies sei allein ihre Aufgabe. Hierzu
gehört auch die Ansicht, dass eine
kirchliche Organisation keine weltliche

Macht haben dürfe. Damit trennt
er Kirche und Kaiser durch Funktionsteilung.

Dieser habe die «Guten zu
schützen und die Bösen zu strafen»,
jener predigt Gottes Wort. Dieser
Gedanke kann schon als eine Art
Trennung von Staat und Kirche
gedeutet werden. Nur wurde dies in der
späteren Entwicklung wieder verwässert.

Die grösste Bedeutung Luthers, die
bis in die heutige Zeit reicht, ist die
Bibelübersetzung. Nicht weil der
Inhalt der Bibel dadurch bekannter
geworden ist, sondern als
Sprachschöpfung. Luther hat dadurch eine
einheitliche deutsche «Hochsprache»
geschaffen. Er versuchte den
Menschen aus dem Volke «aufs Maul
zu sehen» und ausserdem den Inhalt
der deutschen Eigenart begreiflicher
zu machen. Seine Übersetzung ist
daher sehr frei. Dass hiermit für alle
Deutschsprachigen eine Vereinheitlichung

entstanden ist, und nicht nur
für eine Oberschicht, ist eine soziale
Leistung gewesen, der wir uns nicht
verschliessen können. Aber es ist
zugleich auch eine nationale Leistung
gewesen. Luther fühlte sich durchaus
als Deutscher und wollte durch die
Vereinheitlichung der Sprache auch
zu einem einheitlicheren Deutschland
beitragen. Er wirkte auch auf andere
Staaten, da dann weitere Übersetzungen

in die jeweilige Landessprache
folgten. Er trug damit zur Nationalisierung

der verschiedenen Völker bei. In
Gelehrtenkreisen herrschte damals
noch das Lateinische vor, so dass sich
die Wissenschaftler international
verständigen konnten. Dieser Vorzug ist
im Laufe der Zeit leider verlorengegangen,

vor allem, weil die nationalistischen

Tendenzen sich verstärkten
und erst heute wieder schwächer zu
werden beginnen. Den Wunsch nach
einer Weltsprache hätte das Latein
erfüllen können. Den Niedergang des
Lateinischen als mögliche Weltsprache

hat die Bibelübersetzung Luthers
mitbeeinflusst. Andererseits aber ist
durch sie der soziale Gedanke gefördert

worden, was wiederum als Vorteil

bewertet werden muss. So sehen wir
auch hier den Zusammenklang von
Vor- und Nachteilen, der ein
unüberwindliches Kennzeichen des
Weltgeschehens ist. Solche Nachteile

bei der Reformation zeigen sich
auch darin, dass die Säuberung des
Glaubens durch Luther zu unseligen
Glaubenskämpfen geführt hat, wie
zum Dreissigjährigen Krieg, und bis
auf den heutigen Tag zu den Kämpfen
in Irland.

Luther ist nach unserer Auffassung
auf dem halben Wege stehengeblieben,

was aber kein Vorwurf sein soll.
Im Gegenteil, dass er überhaupt auf
dem Wege war, ist zu begrüssen und
zeigt seine Grösse; nur konnte er in

damaliger Zeit nicht anders handeln.
Wäre er radikaler gewesen, hätte er
vermutlich keinen so bedeutenden
Erfolg und keine so starke Wirkung
gehabt. Daraus können auch wir
sehen, dass ein allmähliches Vorgehen

mehr Erfolg hat, vor allem, wenn
es der jeweiligen Stimmung im Volke
entspricht, die nur allmählich gewandelt

werden kann. So blieb Luther
beim Dogma der Bibel stehen. Dies
führte beim Marburger Gespräch
zwischen Luther und Zwingli zu einer
tiefgreifenden Meinungsverschiedenheit

in bezug auf das Abendmahl und
zur gegenseitigen Entfremdung.
Solange es Dogmen und spekulative
Ideologien gibt, wird es keinen Frieden

in der Welt geben. Ein Verständnis

ist, wenn überhaupt, nur bei Fehlen

jeden Vorurteils, unbeweisbarer
Glaubenssätze und spekulativ ermittelter

Ideologien möglich.

Bemerkenswert ist noch Luthers
Freiheitsauffassung. Einen freien Willen
anerkennt er nicht, da die Eigenschaften

jedes einzelnen von der Gnade
Gottes herrühren. Die Freiheit zeigt
sich erst in der Anerkennung der
Notwendigkeit, nach seinem so
bestimmten Gewissen zu urteilen. Nicht
die Werke selbst machen frei, sondern
der Glaube an die Richtigkeit im
Innern, das von der Gnade Gottes
stammt.2 Freiheit ist also bei Luther
die freie Erfüllung innerer Notwendigkeit.

Es ist interessant, dass diese
Ansicht bei Hegel (wo es aber keine
Definition der Freiheit ist) und bei
Marx als Einsicht in die Notwendigkeit
wieder erscheint. Dass es aber Freiheit

auch dann gibt, wenn man aus
ethischen Gründen gegen seine
Triebe handelt, das haben Luther und
Marx übersehen. Diese Auffassung
von Freiheit kann zu einer Art Fatalismus

führen, wie es beim Calvinismus

82



zu erkennen ist, aber auch zur
Rechtfertigung von Zwangsmassnahmen im

politischen Bereich. Freiheit ist aber
mehr. Sie ist sogar die Grundlage
allen Geschehens, der kausalen
Vorgänge ebenso wie der menschlichen
Taten, wenn frei gegen angeborene
Triebe und anerzogene Traditionen
gehandelt und gedacht wird.3 im
Grunde hat dies Luther selber getan,
obwohl er meinte, dass dies nur aus
der Gnade Gottes stamme.

Luther ist eine hohe ethische Persönlichkeit

gewesen und kann daher
auch für uns vorbildlich sein, weil er
die erkannte Wahrheit ehrlich und
bedingungslos geäussert und danach
gehandelt hat. Die Reformation lässt
unsaberauch unselige Auswirkungen

in blutigen Kämpfen erkennen. Dies
liegt sicherlich in erster Linie an den
verschiedenen dogmatischen
Anschauungen; Dogmen führen allzu
leicht zu Kämpfen; weil es keine
logischen Gründe gibt, die in Dialogen
besprochen werden können. Das
Gleiche gilt für spekulative Ideologien,

die derzeit die unselige Spaltung
der Welt in zwei Gruppen begründen.

Dr. Hans Titze, Wettingen

Anmerkungen:
1) nach W. Köhler, Luther und das Luthertum

in ihrer weltgeschichtlichen Auswirkung,
Leipzig 1933, S. 34

2) M. Luther, Von der Freiheit eines Christen¬
menschen, Halle 1953, § 16, S. 55

3) H. Titze, Am Anfang war die Freiheit,
Meisenheim 1981, S. 47 und 76

Denkanstoss:

Friedensbewegung -
Christen und wir
Die Geschichte zeigt, wir haben auf unserem Planeten Erde allzuviel
Knechtschaft, Hunger und Elend, Kriege und Massenvernichtung gehabt.
Hiroshima und Nagasaki haben gezeigt, wie wahnsinnig einige
Menschen sein können.

Dieses Übel der Menschheit, die
Technisierung der Massenvernichtung hat
noch kein Ende gefunden. Allein in den
letzten zehn Jahren hat sich die
Anzahl der strategischen Atomsprengköpfe

mehr als verdoppelt. Täglich erfahren
wir vom Rüstungswettlauf; der
gegenwärtige Höhepunkt heisst Pershing II,

Cruise Missiles, SS 20. Wir werden in

ein neues Zeitalter der «Glaubenskriege»

hineingezogen. Atomwaffenbedrohung

und -einsatz lösen die Scheiterhaufen

ab. (B. Russell.)
Doch die Christen, andere Gläubige wie
Konfessionslose wehren sich gegen
diesen Wahnsinn der Politik der Stärke.
Uns aus der Freidenker-Bewegung sollte

es klar werden: Es gibt mehrere
religiöse Glaubensrichtungen, die sich
wirklich für den Frieden mit Wort und
Taten und gegen die Ansichten der
Reagans einsetzten und sich gegen
diese «Christen» wehren.

Arbeitsfeld für den Frieden
Christen haben dies hier in Mitteleuropa
schon längst erkannt und arbeiten in

der Friedensbewegung schon lange mit.
Doch dieses Arbeitsfeld für den Frieden
ist nicht nur für Christen geschaffen,
auch wir von der Freidenkerbewegung
können dabei aktive Friedenshilfe
leisten. Dies ist ja nichts Neues, denken
wir nur an August Forel, Albert Einstein,
Bertrand Russell, um nur einige zu nennen.

Friedensarbeit heisst aber auch für
uns mehr: Wir können und wir wollen
nicht von der Bibel aus (Bergpredigt
usw.) unsere Friedensarbeit ausbauen.
Wir gehen nicht von Dogmen aus.
Lassen wir uns niemals mehr auf die Logik

der Regierenden ein, die uns
weismachen wollen, den Feind des
Christentums auszurotten. Drehen wir den
Spiess einmal um, fassen wir den Mut,
mit Christen in der Friedensbewegung
zusammenzuarbeiten. Anton Gübeli

Die Verteidigung der laizistischen Schule
bleibt in Frankreich das Hauptanliegen
Über 200 Delegierte der regionalen
Vereinigungen der Freidenker trafen
sich vom 24.-28. August in
Bordeaux. Zwei welsche Gesinnungsfreunde

überbrachten die Grüsse und
Wünsche der FVS.
Der Kongress nahm Stellung zur

Frage des Wiederauflebens von
Mystizismus, der Vermehrung von Sekten,

der Zunahme von Pseudo-Wis-
senschaften. Er stellte fest, dass
diese Zeiterscheinungen einem
verbreiteten Gefühl der Hilflosigkeit vor
beängstigenden Situationen ent¬

springen und hielt fest, dass es mehr
denn je darum geht, sich auf die
demokratischen Grundsätze und die
Vernunft zu stützen.

Die Dringlichkeit der Erhaltung der
öffentlichen laizistischen Schulen
gegenüber den privaten religiösen
Schulen wurde gründlich diskutiert. In

der Schlussresolution des Kongresses

verlangen die französischen
Freunde Respektierung der 1905
beschlossenen Trennung von Staat und
Kirche, die den Vorrang der öffentlichen

nichtkonfessionellen Schulen
garantiert. Sie weisen darauf hin, dass
unter dem Deckmantel demokratischer

Reformen und «Dezentralisation»

gemachte Vorschläge ohne Ge-
genmassnahmen der Regierung zur
Anwendung kommen. Sie erachten es
als unannehmbar, dass «die nationale
Erziehung, welche die kostbarste
Investition ist, die Auswirkungen einer
rigorosen Sparpolitik zu ertragen hat,
die den Schuleintritt gefährdet, während

den privaten Schulen grosszügige

neue Kredite gewährt werden.»

In seiner Grussbotschaft wies Gsfr.
M. Zürcher aus Lausanne darauf hin,
dass die Waadtländer und die Genfer
Freidenker den Versuch einer
Annäherung an die angrenzenden drei
Freidenkergruppen (Jura, Haute-
Savoie, Ain) machen werden, dies
durch eine Quartalsschrift. Eine
solche Publikation existierte bereits
einmal, von 1901 bis zum 2. Weltkrieg.
Einigkeit wird auch hier helfen, in
solidarischer Zusammenarbeit das Ideal
des Freien Denkens zu stärken.

M. Z.

(Übersetzt aus «le libre penseur» von
L. S.)

Standaktion
in St. Gallen
Am 24. September 1983 hat die
Ortsgruppe St. Gallen in der autofreien
Zone der Stadt St. Gallen (beim
Brunnenplätzchen in der Neugasse) eine
Standaktion durchgeführt. Dabei kam
es zu interessanten Kontakten. Es
konnte eine Anzahl Passanten für
unsere Belange interessiert und mit
Werbematerial bedient werden.

Überall geht ein frühes Ahnen j

dem späten Wissen voraus.

Alexander von Humboldt ;

I

83


	Kann uns Martin Luther etwas sagen?

