
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 65 (1982)

Heft: 3

Artikel: Einige Fragen betreffend Gott und die Seele : innere Wiedersprüche

Autor: Topitsch, Ernst

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412821

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412821
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Nr. 3 65. Jahrgang
Freidenker-Vereinigung März 1982
der Schweiz

Einige Fragen betreffend Gott und die Seele

Innere Widersprüche
Ein Hauptargument gegen die religiösen Dogmen sind für Freidenker
die vielfachen Widersprüche zu den Ergebnissen der Naturwissenschaft.

Im folgenden Auszug aus einer Arbeit von ERNST TOPITSCH,
Graz, werden nun innere Widersprüche erwähnt, die vor allem aus den
dogmatischen Ansichten selbst beim Begriff Gott und Seele sich aufzeigen

lassen. Gerade diese zu betonen, scheint in der heutigen Zeit wichtig

zu sein, da viele Vertreter der Kirchen die Ergebnisse der
Naturwissenschaften nicht anzweifeln, so dass der Hinweis nur auf diese nicht
genügt.

Die Verschmelzung von griechischen
und orientalischen Überlieferungen,
die seit Alexander dem Grossen im
Ostmittelmeerraum und angrenzenden
Gebieten stattgefunden hat, zählt
zweifellos zu den bedeutsamsten
Vorgängen der Geistesgeschichte. Aus ihr
ist nicht nur das
theologischphilosophische Denken des Christentums

hervorgegangen, sondern auch
jenes des Judentums und des Islams.
Doch die betreffenden Traditionen
sind ihrerseits in sich keineswegs
homogen, sondern enthalten eine Vielzahl

verschiedener, miteinander
teilweise oder völlig unvereinbarer
Vorstellungen. Die daraus entstandene
Problematik wird im Christentum
durch einige besondere Glaubensinhalte

kompliziert, vor allem die Lehren
vom Tode Gottes am Kreuze, von der
Trinität, der Erbsünde und der
Auferstehung des Fleisches.

Modellvorstellungen
Die Grundstrukturen unserer Weltauffassung

gehen mit ihren Wurzeln bis in

jenes stammesgeschichtliche Erbe
zurück, das wir mit den höheren Tieren
gemeinsam haben. Schon in der Tierwelt

gibt es die sogenannten angeborenen

Auslösemechanismen, die se¬

lektiv auf bestimmte lebenswichtige
Umweltgegebenheiten ansprechen
und ein situationsgerechtes Verhalten
hervorrufen, wobei dieser Vorgang oft
mit starken Emotionen verbunden ist.
Beim Menschen erweitert sich diese
Erfahrungsbildung vor allem im
Bereich des erfolgskontrollierten
Handelns.

Aus elementaren Bedingungen und
Situationen des Lebens sind eine Reihe
von Modellvorstellungen hervorgegangen,

die für unsere Auffassungen von
der Welt und der Gottheit, von der Seele

und dem Erkennen grundlegende
Bedeutung besitzen. Eine Gruppe dieser

Vorstellungen entstammt dem
menschlichen Handeln, vor allem dem
sozialen Verhalten und dem
künstlerisch-handwerklichen Verfertigen. So
sind die Gottheiten häufig Träger
sozialer Autorität, besonders in den Rollen

des Vater-Herrschers, Gesetzgebers

und Richters, aber auch des
Hüters der Sitte, des Eides und der Verträge.

Die Welt gilt dann meist als
Sozialgebilde, als allumfassende Familie,
Sippe oder — später — als Staat; dabei

verschmelzen oft Gesellschaft und
nach gesellschaftlichen Analogien
gedeutete Natur zu einem «sozio-
kosmischen Universum». Zu solchen

Jahresabonnement: Schweiz Fr. 12.—
Ausland: Fr. 15.—
Probeabonnement 3 Monate gratis

soziomorphen Vorstellungen kommen
die technomorphen. Hierher gehören
die zahlreichen Handwerksgötter wie
der ägyptische Chnum, der
indoarische Tvastar, der griechische He-

phaistos und in weiterer Folge der
platonische Demiurg. Eine weitere wichtige

Gruppe, die biomorphen Modelle,
entstammen dem Bereich des Lebens
und der Lebewesen. Vielerorts hat es
Tierkulte oder theriomorphe Götter
gegeben, oft erscheint die Gottheit auch
als Urquell des Lebens, als Urvater, Ur-

mutter oder — beide vereinigend —
als doppelgeschlechtiges Wesen, aus
dessen Selbstbegattung die Welt
hervorgegangen ist; dazu kommen noch
die verschiedenen Vegetationsgötter.

Seelische Ausnahmezustände

Von besonderer Bedeutung sind
schliesslich jene Leitvorstellungen,
die aus dem Erleben seelischer
Ausnahmezustände wie Traum, Trance
oder Rausch hervorgegangen sind, in

denen der Mensch die Schranken sei-

Aus dem Inhalt

Innere Widersprüche

Carl Vogt 1817—1895

Der Zentralpräsident
an alle Mitglieder

Leserbriefe

Aus der Freidenkerbewegung

17



ner physischen Existenz überwinden
zu können vermeint. Aus solchen Quellen

stammt der Glaube, dass unsere
vom Leibe wesensverschiedene und
loslösbare Seele dem Druck der Realität

— Tod, Leid, Bedürftigkeit, Schuld
— entzogen sei oder wenigstens
entzogen werden könne und, von den Fesseln

der Körperlichkeit befreit, magische

Macht und hellseherische Fähigkeiten

besitze, die sich bis zur
Allmacht und Allwissenheit steigern
können. Die Eigenschaften und Leistungen,

welche im Rahmen dieser
ekstatisch-kathartischen Vorstellungen

der Seele oder dem «höheren Ich»

zugeschrieben werden, sind aber auch
klassische Vollkommenheitsprädikate
göttlicher Wesen.

Überhaupt sind Vollkommenheits-oder
ganz allgemein Wertgesichtspunkte
für die Konstitution von Gottesvorstellungen

ausserordentlich bedeutsam.
Dabei braucht der Abstand zum
Menschen keineswegs besonders gross zu
sein.

Unvereinbare Vorstellungen
Alt und verbreitet sind auch biomorphe
Vorstellungen, nach denen die Seele
als Lebenskraft aufgefasst und mit
dem Atem, der Wärme, dem Blut oder
dem Knochenmark verbunden oder
gleichgesetzt wird.

Es ist klar, dass diese weitgehend
heterogenen Auffassungen der Gottheit
und der Seele miteinander nur teilweise

oder überhaupt nicht vereinbar
sind, was freilich viele Denker nicht
gehindert hat, sie gleichzeitig zu vertreten,

ohne die dabei entstehenden
tiefgreifenden Unstimmigkeiten
überhaupt zu bemerken. Wenn aber diese
Widersprüche bewusst geworden sind,
haben sie oft erbitterte Auseinandersetzungen

hervorgerufen.

Diese Schwierigkeiten, die mitunter
den heidnischen Denkern bewusst
wurden und zu schaffen machten, wurden

bei den Christen im Verlaufe der
Dogmenentwicklung durch die Problematik

um den «Tod Gottes am Kreuze»
noch erheblich kompliziert.

Sie sind im Laufe der christlichen
Dogmenentwicklung immer deutlicher
hervorgetreten und haben zu erbitterten
Auseinandersetzungen geführt, bei
denen die verschiedenen Richtungen
einander gegenseitig der Häresie
beschuldigt und mit dem Anathem belegt
haben. Besonders bei der Interpreta¬

tion des Kreuzestodes müssten die
Auffassungen mit aller Härte
aufeinanderprallen. Auf der einen Seite standen
die klassischen Vollkommenheitsprädikate,

nach denen Gott schlechthin
über Leid und Tod erhaben ist, auf der
anderen stand die Grösse des
Erlösungswerkes, die alle Möglichkeiten
eines blossen Menschen unendlich
überstieg.

So kam es zu einem breiten Spektrum
von Lehrmeinungen. Um jenen
Vollkommenheitsprädikaten zu entsprechen,

wurde behauptet, Christus habe
nur als Mensch, nicht aber als Gott die
Passion erlitten. Doch dem Tode eines
Menschen — und sei es der
verehrungswürdigste — konnte unmöglich
eine so gewaltige Heilsbedeutung
zugeschrieben werden, und gar die
Hinrichtung eines Scheinleibes musste in
den Augen vieler gläubiger Christen
geradezu als blasphemische Farce
erscheinen. Daraus folgerten andere
Richtungen, Christus habe auch als
Gott das Leid und den Tod auf sich
genommen.

Monotheismus?
Wenn man aber den Gekreuzigten in

den Rang Gottes erhob, ergaben sich
auch Schwierigkeiten hinsichtlich des
Monotheismus. Schon die Lehre, der
Heiland se! nicht geschaffenes
Geschöpf, sondern gezeugter Sohn des
göttlichen Vaters und teile daher dessen

göttliche Natur, musste auf den
Einwand stossen, dass auf diese Weise

zwei rangverschiedene und nicht
gleichursprüngliche Götter zustande
kämen: der ungezeugte, leidlose Vater
und der gezeugte, leidet jfähige Sohn.
Sollte jedoch völlige Gleichrangigkeit
hergestellt werden, dann musste Christus

nicht als Sohn, sondern als «Bruder

des Vaters» gelten, doch selbst als
solcher leidunterworfen und sterblich
bleiben, um das Erlösungswerk
durchführen zu können. Beides erscheint
aber mit dem Monotheismus unvereinbar.

So ergibt sich immer wieder eine
logische Schwierigkeit. Will man dem
Gekreuzigten die vollen Prädikate der
Göttlichkeit zuerkennen und gleichzeitig

zur Rettung des Monotheismus
Gott, den Sohn, irgendwie mit Gott,
dem Vater, identisch setzen, so wird
der Unsichtbare sichtbar, der Unfassli-
che fasslich, der Ungreifbare greifbar,
der Ungewordene geworden, der
Unsterbliche sterblich, und muss doch,

um seine Gottheit nicht preiszugeben,
dabei zugleich der Unsichtbare, Un-

fassbare, Ungreifbare, Ungewordene
und Unsterbliche bleiben. Hier liegt
eine, ja vielleicht die eigentliche
Grundschwierigkeit nicht nur der christologi-
schen, sondern auch der trinitarischen
Spekulationen, und es wäre eine
interessante weltanschauungsanalytische
Forschungsaufgabe, die Trinitätspro-
blematik von diesem Punkte her
aufzurollen. Jedenfalls ist es nicht erstaunlich,

dass konsequente Monotheisten
an solchen widerspruchsgeladenen
Spekulationen immer wieder Anstoss
genommen haben.

Doch damit ist die Problematik der
Lehre vom heilsnotwendigen «Tode
Gottes» noch nicht erschöpft. Die
unheimliche Bedeutsamkeit des Todes,
sein «Stachel», liegt ja in nichts anderem

als in der Endgültigkeit und
Unwiderruflichkeit der Vernichtung. Ein
«Tod», dem wie in diesem Fall mit
Gewissheit die Auferstehung folgt, hat
diese Bedeutsamkeit nicht und ist
daher gar kein «wirklicher» Tod, sondern
bloss ein Intermezzo, dem kaum eine
so überragende Heilswirksamkeit
zugeschrieben werden kann.

Unhaltbare Gottesbegriffe
So kommt es nicht nur zu den heterogenen

Gottesvorstellungen oder
Gottesbegriffen der verschiedenen Mythologien,

Religionen und Metaphysiken,
sondern auch zu schwerwiegenden Un-

haltbarkeiten innerhalb des Christentums,

welche die Gewinnung eines in
sich stimmigen Gottesbegriffs
hintangehalten haben. Seit der Patristik
(Geschichte der sog. Kirchenväter und
ihrer Werke) haben christliche Denker
mit den hier vorliegenden Schwierigkeiten

gerungen, und ein Ende ist nicht
in Sicht.

Ein ähnliches Bild bieten auch die
Seelenlehren. Hier haben wir es gleichfalls
mit einer Mehrzahl verschiedenartiger
und einander wenigstens teilweise
widersprechender Motive und Traditionen

zu tun, die freilich oft genug im
Kopfe eines und desselben Denkers
miteinander koexistiert haben, ohne
dass dem Betreffenden die dadurch
entstehenden Schwierigkeiten
überhaupt bewusst geworden wären.

Im Bereich der soziomorphen Modelle
ist die den Tod überdauernde Seele vor
allem ein handelndes Wesen, das
weiterhin Handlungspartner der Lebenden

18



bleibt und oft in der Rolle des Rächers,
des Subjekts der Vergeltung auftritt;
später erscheint sie meist nur mehr als
Subjekt von Verdienst oder Schuld und
als Objekt jenseitiger Vergeltung.

Die Vielfalt der Lehrmeinungen wurde
im Christentum noch durch verschiedene

Thesen über den Ursprung der
Seelen vermehrt. Während für den Tra-
duzianismus die menschlichen Seelen
von denjenigen der Eltern abstammen,
werden sie für den Kreatianismus
unmittelbar von Gott geschaffen, bevor
sie in die Leiber eintreten. Dabei ist es
aber im ersteren Falle nicht leicht, die
Persönlichkeit des Menschen zu
retten, im letzteren jedoch kommt es zu
Konflikten mit der Erbsündenlehre.

Dazu kommt schliesslich die Spannung

zwischen dem Glauben an die
Unsterblichkeit der Seele und jenem
an die Auferstehung des Fleischesleibes.

Erlösung vom Fleische
Nach der altchristlichen, asketischen
Auffassung, wie sie vor allem von Paulus

vertreten wurde, ist die Erlösung
auch — und vor allem — Vernichtung
des Fleisches, Erlösung vom Fleische.
Ähnlich ist die Einstellung der an der
griechischen Metaphysik, besonders
am Piatonismus, orientierten christlichen

Denker. Schon Clemens Alexan-
drinus sagt ausdrücklich und mehrmals,

dass vornehmlich die Seele zum
ewigen Leben bestimmt sei. Und auch
bei Origenes ist das Dogma von der
Erlösung der Seele aus dem Gefängnis
des Leibes ein deutlich ausgesprochener

und im System seiner höheren
Erkenntnis wohlbegründeter Satz. Doch
hatte bereits Paulus auch eine
Auferstehung angenommen, die dann zu
dem grosskirchlichen Dogma fortentwickelt

oder uminterpretiert wurde.
Clemens von Rom und noch deutlicher
Ignatius von Antiochia haben den
Gegensatz von Fleisch und Geist stark
relativiert, und schliesslich tritt bei dem
letzteren «als Grundgedanke der neuen

christlichen Lehre von der Verleihung

der Unvergänglichkeit das Postulat

der 'Einigung des Fleisches und
des Geistes' auf».

Diese beiden gegensätzlichen Thesen
finden sich sogar bei manchen Denkern

nebeneinander, etwa wenn
Clemens Alexandrinus ausser seiner
erwähnten platonisierenden Auffassung
gelegentlich in ganz massiv realisti¬

schem Stile plötzlich die Erlösung
schildern kann als Befreiung des
Fleisches von der Vergänglichkeit und
Unsterblichkeit. Schliesslich setzte sich
die Lehre von der leiblichen Auferstehung

in der Grosskirche durch, wohl
nicht zuletzt deshalb, weil sie dieser
als «Heilsanstalt» für die Massen die
Möglichkeit bot, dadurch die
konkurrierenden Heilslehren zu übertrumpfen
— zumal in Verbindung mit der These,
nur auf Grund besonderer, von der
Priesterherrschaft verwalteter und
monopolisierter sakramentaler Sicherungen

sei dem Menschen die Möglichkeit
zukünftiger Auferstehung und
Unvergänglichkeit seines Fleischesleibes
garantiert.

So standen die Philosophen und Theologen

vor einer Fülle sehr verschiedenartiger,

miteinander ganz oder teilweise

unvereinbarer Seelen- und
Unsterblichkeitslehren, und dazu kam
schliesslich noch die Problematik des
Verhältnisses aller dieser Lehren zur
empirischen Psychologie, die es in
Ansätzen schon bei den Vorsokratikern,
auf wesentlich breiterer Basis aber
seit Aristoteles gegeben hat.

Tyrannischer Herrscher

Nicht weniger tiefgreifend ist die
Widersprüchlichkeit der Lehren über das
Verhältnis der Seele (bzw. des
Menschen) zu Gott. Soziomorphe und tech-
nomorphe Auffassungen neigen dazu,
den Abstand zu betonen, der den
ewigen, allmächtigen und heiligen
Weltenschöpfer und Weltenherrn von der
schwachen und sündigen Kreatur
trennt. Dabei führt aber eine extreme
Steigerung der göttlichen Majestät zu
einer Reihe erheblicher Schwierigkeiten.

Wird mit der Allmacht und Allur-
sächlichkeit Gottes radikal ernst
gemacht, so muss er folgerichtigerweise
auch als Urheber des menschlichen
Verhaltens gelten. Es wird dann sinnlos,

ihm die Rollen des Gesetzgebers
und Richters zuzuschreiben, denn das
soziomorphe Modell wird unanwendbar,

da es die Fähigkeit des
Normadressaten zur Verletzung der von
einem mit beschränkter Macht
ausgestatteten menschlichen Normgeber
erlassenen Vorschriften einschliesst.
Dementsprechend ist es widersinnig,
die Seelen im Jenseits für Taten zu
belohnen oder zu bestrafen, welche nicht
ihnen, sondern Gott selbst zuzurechnen

sind. Aber die Steigerung der
Majestät Gottes stellt auch seine ethi¬

schen Prädikate in Frage. Zwischen
ihm und dem Menschen gibt es keine
gemeinsamen ethischen Massstäbe
mehr, der himmlische «princeps legibus

solutus» richtet nicht nach dem
von ihm selbst erlassenen Sittengesetz.

Für den Prädestinationsglauben
sind ewiges Heil oder ewige Verdammnis

durch eine irrationale Gnadenwahl
vorherbestimmt. Der gütige Vater und
gerechte Richter wird zum düsteren,
tyrannischen Willkürherrscher, dem
wir auf Gnade und Ungnade ausgeliefert

sind.

Eine genau entgegengesetzte
Grundtendenz ist bei den ekstatisch-
kathartischen Vorstellungen wirksam.
Hier ist das «wahre Selbst» mit der
Gottheit wesensverwandt oder
wesensgleich, es ist ihr nur vorübergehend

entfremdet und soll wieder zur
Vereinigung mit ihr zurückfinden —
einer Vereinigung, die durch ekstatische
Erhebung, mystische Verinnerlichung
oder metaphysische Spekulation erfolgen

kann. Hier fehlt die unaufhebbare
Verschiedenheit, wie sie zwischen
Schöpfer und Geschöpf, Herrscher
und Beherrschten, Richter und Gerichtetem

besteht. Die Leugnung dieser
Verschiedenheit erscheint aber vom
Standpunkt einer durch soziomorphe
und technomorphe Vorstellungen
bestimmten Theologie als blasphemi-
sche Hybris, in der sich die Kreatur
göttlichen Charakter anmasst. Überdies

kann die ekstatisch-kathartische
Vergöttlichung des «höheren Ich» als
Versuch der Selbsterlösung und damit
als Leugnung der Erlösungstat Christi
sowie als Angriff auf das kirchliche
Monopol der Heilsvermittlung empfunden

werden.

Die Freidenker-Vereinigung der
Schweiz und der Deutsche Freidenker-
Verband e.V., Sitz Dortmund,

laden ein zum

2. Internationalen
Bodenseetreffen
am 15. Mai 1982 von 10.00 bis 17.00
Uhr. Vertreter von Nationalverbänden
sprechen und diskutieren zum Thema:

Gemeinsam sind wir stärker!
Ort: Schlechterbräu-Gaststätten
In der Grub 28
8990 Lindau/Bodensee
Informationen: Egon Haak
Telefon (0049 231) 45 57 55
Michael Lazarus, Tel. (0049 89)
77 48 63

19


	Einige Fragen betreffend Gott und die Seele : innere Wiedersprüche

