Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 65 (1982)

Heft: 8

Artikel: Gedanken eines berihmten Nicht-Theisten und Wissenschafters tber
Gott, Religiositat und Glaube

Autor: Flrer, Peter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412877

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

chischen, repressiven, gewalttatigen
Mechanismen erkennen, die uns ver-
krippeln. Dann werde ich grimmig be-
greifen, wie unsere alltaglichen Grau-
samkeiten und unsere innere Kriegs-

bereitschaft zusammenh&ngen.

Dann werde ich aufhéren, «friedlich»

Uber den Frieden zu reden. Und anfan-

gen, etwas fur ihn zu tun. Bei mir.
August E. Hohler

Gedanken eines beriihmten Nicht-
Theisten und Wissenschafters liber Gott,
Religiositat und Glaube

Professor Dr. Erich Fromm, der be-
rthmte Psychotherapeut und Kultur-
philosoph, ist wahrscheinlich vielen
unserer Gesinnungsfreunde nicht nur
dem Namen nach bekannt, sondern
auch durch seine Bicher, die (in zahl-
reiche Sprachen tbersetzt) immer wie-
der neu aufgelegt wurden und weltwei-
te Beachtung gefunden haben. Ich
denke vor allem an «Die Kunst des Lie-
bens», mit dem er die Quellen einer
nicht-theistischen, humanistischen
Ethik aufzeigt, sowie «Haben oder
Sein, die seelischen Grundlagen einer
neuen Gesellschaft», mit der er Partei
ergreift fur den Lebensstil des Seins
(in Harmonie leben mit Mitmenschen
und Natur, den Reichtum der eigenen
Begabungen ausleben, wachsen, lie-
ben, teilen, geben) und gegen jenen
des Habens (Besitz, Macht, Uberlegen-
heit gegentber andern).

Erich Fromm bezeichnet sich nicht als
Atheisten, sondern als nicht-theisti-
schen Mystiker. Diese Aussage mag
far viele von uns befremdlich ténen, ist
aber dennoch ein klares Bekenntnis zu
einem toleranten Nicht-Theismus. Sie
deutet an, dass er die Nicht-Existenz
Gottes nicht zu einem neuen Gotzen
macht, der den Gotzen Gott ersetzt,
sondern dass ihn andere, wichtigere
Probleme viel starker beschéftigen.
Mystik ist fur ihn, wenn ich ihn richtig
verstehe, das Sichversenken in die Tie-
fe des eigenen Seins, in die existentiel-
le Problematik des Menschen. Deren
Lésung sieht er in der optimalen Ent-
wicklung der Vernunft und der Liebe,
mit dem Ziel, die Harmonie mit den
Mitmenschen und der Natur und die
volle Entwicklung der menschlichen
Krafte im Sinne der Selbstverwirkli-
chung zu erreichen.

Fromm stellt sich die uberraschende
Frage: «Ist die religi¢se Erfahrung not-
wendigerweise an eine theistische
Auffassung gebunden?» - eine Frage,

die er gleich verneint. Man kann eine
«eligiose» Erfahrung als eine mensch-
liche Erfahrung beschreiben, die ge-
wissen typisch theistischen wie auch
nicht-theistischen, atheistischen oder
selbst anti-theistischen Vorstellungen
gemeinsam zugrunde liegt.»

Eine seiner wesentlichen Aussagen ist
diese: «Wie ich zu zeigen versuchte, ist
die Gottesvorstellung nur «der Finger,
der auf den Mond weist. Dieser Mond
steht nicht ausserhalb von uns, son-
dern ist die menschliche Realitat hin-
ter den Worten: Was wir als religitse
Haltung bezeichnen, ist ein X, das sich
nur in poetischen und visuellen Sym-
bolen ausdrucken lasst. ... Insofern
jedoch, als sowohl Glaubige als auch
Unglaubige das gleiche Ziel anstreben
- namlich die Befreiung und Er-
weckung des Menschen -, kbnnen sie
auch beide, jeder auf seine Weise, be-
greifen, dass die Liebe uns dazu
bringt, den anderen besser zu verste-
hen, als er sich selbst versteht.

So wird der Gottglaubige meinen, der
nichtglaubige Humarist befinde sich
mit seinen Denkvorstellungen im Irr-
tum, und umgekehrt. Aber beide wer-
den sich vereint wissen in dem ge-
meinsamen Ziel, das mehr an ihren Ta-
ten als an ihren Denkvorstellungen zu
erkennen ist. Vor allem werden sie sich
vereint wissen in ihrem gemeinsamen
Kampf gegen den Gétzendienst.» Und
er fahrt fort: «Gotzendiener finden sich
sowohl unter Glaubigen als auch unter
Nichtglaubigen. Goétzendiener unter
den Glaubigen haben Gott zu einem
Gotzen, einer allwissenden, allmachti-
gen Macht gemacht, die mit den Mach-
tigen auf Erden im Bunde ist. Ahnlich
gibt es auch Nichtglaubige, die zwar
Gott nicht anerkennen, aber andere
Idole anbeten (die ubrigens auch von
vielen Glaubigen verehrt werden): den
souveranen Staat, die Flagge, die Ras-
se, die materielle Produktion und Lei-

stungsfahigkeit, politische Fuhrer
oder auch sich selbst. Die aber, welche
Gott in einer nicht entfremdeten Form
verehren, und die, welche auf eine rein
humane Art nach dem gleichen Ziel
streben, erkennen, dass Gedankenkon-
zeptionen im Vergleich zu der mensch-
lichen Wirklichkeit, die dahintersteht,
nur von sekundéarer Bedeutung sind.»

Fromm sagt auch: «Die im 19. Jahrhun-
dert vorherrschende atheistische Ein-
stellung leidet unter dem gleichen Vor-
urteil wie die theistische, dass sie
namlich die Gottesvorstellung  und
nicht die Werte, die sie symbolisiert,
zum Hauptproblem macht. Der Atheis-
mus war im wesentlichen eine Unab-
hangigkeitserklarung gegentber dem
Prinzip des obersten Herrschers und
nicht eine Antwort auf die spirituelle
Problematik des Menschen.» Und wei-
ter: «Auseinandersetzungen Uber Gott
werden die Menschen nur untereinan-
der entzweien, es werden dabei Worte
an die Stelle der Realitadt menschlicher
Erfahrung treten, was schliesslich zu
neuen Formen des Goétzendienstes
fihren wird. (Ich sehe darin eine Mah-
nung sowohl an die Theisten, als auch
an die Atheisten. P.F.) Das soll nicht
heissen, dass die Anhanger der Reli-
gion nicht auch weiterhin ihrem Glau-
ben als einem Glauben an Gott Aus-
druck geben sollten (vorausgesetzt, sie
haben ihren Glauben von allen Elemen-
ten des Gotzendienstes gereinigt),
sondern dass die Mdglichkeit besteht,
die Menschheit in der Ablehnung von
Gotzen und so in einem nichtentfrem-
deten gemeinsamen Glauben geistig
zu einen (wobei Fromm naturlich den
rationalen Glauben an eine durch
Liebe und Vernunft fortschreitende
Menschheit meint. P.F.).

Mit diesen etwas zusammengestickel-
ten Zitaten und der Kirze meiner Darle-
gungen ist es mir sicher nur zum Teil
gelungen, das Denken Erich Fromms
versténdlich zu machen. Eine grundli-
chere Beschéftigung mit ihm lohnt
sich. Denn er kann uns Vorbild sein fur
eine Zielsetzung, die sich nicht in der
Negation erschopft, sondern die ver-
nunftbegrindete Motivation fur Mit-
menschlichkeit anstrebt, die allein ei-
ne bessere, gerechtere Welt herbeiftih-
ren kann.

Kénnten doch alle Freidenker trotz
Ubler Erfahrungen, die sie vielleicht
frther einmal machten, in so ent-
spannter und toleranter Weise von

59



Gott, Mystik, Religiositat und Glaube
reden wie der grosse Nicht-Theist
Erich Fromm! Sollen wir wirklich hin-
ter diesen abgeklarten, von Lebens-
weisheit und profunder Menschen-
kenntnis gepragten Nicht-Theismus
zurlickgehen, teilweise Uiberholte Posi-
tionen verteidigen, uns ohne Not ag-
gressiv und intolerant gebarden und
uns damit jene Tausende oder Zehn-
tausende entfremden, die Erich
Fromm mit seinen Buchern bereits fur
ein freies, nicht-theistisches, aber ag-
gressionsfreies, tolerantes Denken ge-
wonnen hat? Wenn wir seinem Bei-
spiel folgen, schaffen wir eine der
wichtigsten Voraussetzungen, um fur
unsere Anliegen bei einer wachsenden
Zahl von Zeitgenossen Verstdndnis
und Unterstiitzung zu finden.

Peter Furer

Ist religiose Erziehung
besser?

Religions- und dogmenfreie Ethik, ver-
nunftbegrindete Mitmenschlichkeit,
das waren von jeher zentrale Anliegen
freigeistiger Weltanschauung. Als
Freidenker haben wir immer die Auf-
fassung vertreten, dass sittliche For-
derungen nicht vom Himmel gefallen
sind, sondern sich aus der Notwendig-
keit des Zusammenlebens herausge-
bildet haben. Sittenlehre, soll sie von
praktischem Wert sein, muss auf die
sozialen Erfordernisse Bezug nehmen,
und nicht auf ein imaginéres Jenseits.
Gewisse Dinge nur deshalb nicht zu
tun, um Gott wohlzugefallen und sich
auf diese Weise das ewige Seelenheil
zu sichern, ist schon deshalb anfecht-
bar, weil es egoistischen Motiven ent-
springt.

Die allzu enge Bindung der Moral an
den Gottesglauben birgt Gberdies er-
hebliche Risiken. In Zeiten des Anal-
phabetismus und allgemeiner Unwis-
senheit - sie fielen bezeichnenderwei-
se mit der gréssten kirchlichen Macht-
entfaltung zusammen - war es aus
praktischen Grinden vielleicht noch
berechtigt, sittliche Vorschriften mit
dem Glauben zu koppeln, um die Mas-
sen zu zigeln und das gesellschaftli-
che Leben zu stabilisieren. Heute aber,
wo sich auch junge Menschen uber
Wert und Unwert christlicher Glaubens-
inhalte Gedanken machen, ist ethi-
sche Unterweisung auf religiéser
Grundlage mit echten Gefahren ver-

60

bunden. Es braucht nicht viel Vorstel-
lungskraft, um zu erkennen, dass ein
Rickgang des christlichen Glaubens,
wenn er nicht durch etwas Besseres
ersetzt wird, fast zwangsléaufig zu mo-
ralisch labilen Verhéltnissen fuhren
muss.

Solche an sich bekannte Zusammen-
hange wurden vor kurzem durch einen
Bericht in der englischen Zeitung «The
Times» bestatigt. Nach diesem Bericht
sind in England die Romisch-Katholi-
ken an Verbrechen, Drogenvergehen
und Prostitution Uberdurchschnittlich
stark beteiligt.

Diese fur die Kirche in einer Periode
allgemeinen Glaubensschwundes
doch ausserst unangenehme Feststel-
lung hat verstandlicherweise erhebli-
ches Aufsehen erregt. Katholische Pad-
agogen, Psychiater und Sozialarbei-
ter haben sich daraufhin zusammenge-
tan, um diesem wichtigen Problem auf
den Grund zu gehen. Der Bericht die-
ses Gremiums ist in der katholischen
Zeitschrift «The Month» erschienen.
Das Wesentliche daraus war in der
englischen Freidenker-Zeitschrift
«Freethinker» zu lesen:

«Wer an englischen Gerichten, in Ge-
fangnissen, in der Psychomedizin und
in Wiedereingliederungsstatten tatig
ist, muss in der Tat feststellen, dass
die rdmisch-katholischen Delinquen-
ten Ubermdassig stark vertreten sind.
Die Abweichung ist, wie es im Fachjar-
gon heisst, signifikant, d.h. gross ge-
nug, um sichere Schlusse daraus zu
ziehen. Mit gemischten Gefuhlen wei-
sen Arzte und Sozialarbeiter darauf
hin, dass ausgerechnet Katholiken,
die, wenn man ihrer Kirche Glauben
schenken darf, beispielhaft sein mis-
sten, viel haufiger fehlgehen als ande-
re Bevdlkerungsschichten. Sogar,
wenn die Katholiken nur proportional
zu ihrem Bevolkerungsanteil in der Kri-
minalstatistik vertreten wéren, wére
dies kein Grund zur Selbstzufrieden-
heit. Wenn Gottesglauben und strenge
religiose Unterweisung einen positiven
Einfluss hatten, wie behauptet wird,
dann mussten sie untervertreten sein.

Natirlich sind dussere Umstédnde wie
Armut, Arbeitslosigkeit und Entwurze-
lung zu bertcksichtigen. Auch wenn
man all dies in Rechnung stellt, kann
im Ernst nicht behauptet werden, eine
irrationale, dogmatische Erziehung ha-
be einen veredelnden Einfluss auf den
menschlichen Charakter.»

Der Bericht versucht auch, psychologi-
sche Hintergrunde fur das haufigere
Versagen der Katholiken ans Licht zu
bringen. Streng erzogene Katholiken
hatten die Tendenz, sich schizoid zu
benehmen. Abstrakte, (zu) hohe morali-
sche Grundsatze fuhrten beispielswei-
se nur dazu, dass der Glaubige dau-
ernd nach «Schlupfléchern» sucht, wo-
durch sein Gewissen recht elastisch
werden kann. Kritisiert wird auch die
katholische Sexualmoral, derzufolge
die Fortpflanzung der eigentliche Sinn
der Ehe darstellt und die die gefuhls-
massigen Beziehungen unterbewertet,
was zu Frustration und der bei Katholi-
ken haufigeren Ruckfalligkeit in die
Kriminalitat fuhren kann.

Viele Junge, heisst es weiter, distan-
zieren sich vom Katholizismus, weil ih-
nen Gebete und Sakramente sinnlos
vorkommen und fur das praktische Le-
ben wertlos erscheinen. Besonders
junge Iren lassen nicht nur den Glau-
ben fallen, sondern werden sogar anti-
katholisch.

Soweit der in einer katholischen Zeit-
schrift publizierte Bericht. Er verdient
umsomehr Beachtung, als er nicht von
bdsen Freidenkern, sondern von ein-
sichtigeren Katholiken verfasst wurde.
Allzuviel Hoffnung werden sich aber
die progressiven Kréafte innerhalb der
katholischen Kirche nicht machen. Es
ist schliesslich nicht leicht, jahrhun-
dertelang gepredigte Irrtimer - seit
1870 sogar unter dem Markenzeichen
der Unfehlbarkeit - zuriickzunehmen,
auch wenn ihre Schéadlichkeit langst
erwiesen ist.

Solange Schule und Kirche nicht voéllig
getrennt sind, werden im Mittelpunkt
der Sittenlehre immer noch zehn teils
antiquierte Gebote stehen, deren strik-
te Befolgung von einem imaginaren
Aufpasser Uberwacht wird. Dass mit
solchen durchsichtigen Kinderge-
schichten keine freie, selbstverant-
wortliche Menschheit heranwachsen
kann, liegt auf der Hand.

Nach christlichem Verstédndnis ist
Gott ja nicht nur der Schoépfer von Him-
mel und Erde, sondern auch der Rich-
ter, der standig hinter uns her ist, um
unser Tun zu beobachten und am Ende
der Zeiten zu beurteilen. Einschichte-
rung und Angst waren seit jeher we-
sentliche Bestandteile der christlichen
Lehre. Der Theologe E. Benz hat es wie
folgt zum Ausdruck gebracht: «Die
christliche Kirche legt Wert darauf,



	Gedanken eines berühmten Nicht-Theisten und Wissenschafters über Gott, Religiosität und Glaube

