
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 65 (1982)

Heft: 8

Artikel: Gedanken eines berühmten Nicht-Theisten und Wissenschafters über
Gott, Religiosität und Glaube

Autor: Fürer, Peter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412877

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412877
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


chlschen, repressiven, gewalttätigen
Mechanismen erkennen, die uns
verkrüppeln. Dann werde ich grimmig
begreifen, wie unsere alltäglichen
Grausamkeiten und unsere innere Kriegs-

Professor Dr. Erich Fromm, der
berühmte Psychotherapeut und
Kulturphilosoph, ist wahrscheinlich vielen
unserer Gesinnungsfreunde nicht nur
dem Namen nach bekannt, sondern
auch durch seine Bücher, die (in
zahlreiche Sprachen übersetzt) immer wieder

neu aufgelegt wurden und weltweite

Beachtung gefunden haben. Ich
denke vor allem an «Die Kunst des
Liebens», mit dem er die Quellen einer
nicht-theistischen, humanistischen
Ethik aufzeigt, sowie «Haben oder
Sein, die seelischen Grundlagen einer
neuen Gesellschaft», mit der er Partei
ergreift für den Lebensstil des Seins
(in Harmonie leben mit Mitmenschen
und Natur, den Reichtum der eigenen
Begabungen ausleben, wachsen,
lieben, teilen, geben) und gegen jenen
des Habens (Besitz, Macht, Überlegenheit

gegenüber andern).

Erich Fromm bezeichnet sich nicht als
Atheisten, sondern als nicht-theistischen

Mystiker. Diese Aussage mag
für viele von uns befremdlich tönen, ist
aber dennoch ein klares Bekenntnis zu

einem toleranten Nicht-Theismus. Sie
deutet an, dass er die Nicht-Existenz
Gottes nicht zu einem neuen Götzen
macht, der den Götzen Gott ersetzt,
sondern dass ihn andere, wichtigere
Probleme viel stärker beschäftigen.
Mystik ist für ihn, wenn ich ihn richtig
verstehe, das Sichversenken in die Tiefe

des eigenen Seins, in die existentielle
Problematik des Menschen. Deren

Lösung sieht er in der optimalen
Entwicklung der Vernunft und der Liebe,
mit dem Ziel, die Harmonie mit den
Mitmenschen und der Natur und die
volle Entwicklung der menschlichen
Kräfte im Sinne der Selbstverwirklichung

zu erreichen.

Fromm stellt sich die überraschende
Frage: «Ist die religiöse Erfahrung
notwendigerweise an eine theistische
Auffassung gebunden?» - eine Frage,

bereltschaft zusammenhängen.
Dann werde ich aufhören, «friedlich»
über den Frieden zu reden. Und anfangen,

etwas für ihn zu tun. Bei mir.
August E. Hohler

die er gleich verneint. Man kann eine
<religiöse> Erfahrung als eine menschliche

Erfahrung beschreiben, die
gewissen typisch theistischen wie auch
nicht-theistischen, atheistischen oder
selbst anti-theistischen Vorstellungen
gemeinsam zugrunde liegt.»

Eine seiner wesentlichen Aussagen ist
diese: «Wie ich zu zeigen versuchte, ist
die Gottesvorstellung nur «der Finger,
der auf den Mond weist>. Dieser Mond
steht nicht ausserhalb von uns,
sondern ist die menschliche Realität hinter

den Worten: Was wir als religiöse
Haltung bezeichnen, ist ein X, das sich
nur in poetischen und visuellen
Symbolen ausdrücken lässt. Insofern
jedoch, als sowohl Gläubige als auch
Ungläubige das gleiche Ziel anstreben
- nämlich die Befreiung und
Erweckung des Menschen -, können sie
auch beide, jeder auf seine Weise,
begreifen, dass die Liebe uns dazu

bringt, den anderen besser zu verstehen,

als er sich selbst versteht.

So wird der Gottgläubige meinen, der
nichtgläubige Humanist befinde sich
mit seinen Denkvorstellungen im
Irrtum, und umgekehrt. Aber beide werden

sich vereint wissen in dem
gemeinsamen Ziel, das mehr an ihren
Taten als an ihren Denkvorstellungen zu
erkennen ist. Vor allem werden sie sich
vereint wissen in ihrem gemeinsamen
Kampf gegen den Götzendienst.» Und

er fährt fort: «Götzendiener finden sich
sowohl unter Gläubigen als auch unter
Nichtgläubigen. Götzendiener unter
den Gläubigen haben Gott zu einem
Götzen, einer allwissenden, allmächtigen

Macht gemacht, die mit den Mächtigen

auf Erden im Bunde ist. Ähnlich
gibt es auch Nichtgläubige, die zwar
Gott nicht anerkennen, aber andere
Idole anbeten (die übrigens auch von
vielen Gläubigen verehrt werden): den
souveränen Staat, die Flagge, die Rasse,

die materielle Produktion und Lei¬

stungsfähigkeit, politische Führer
oder auch sich selbst. Die aber, welche
Gott in einer nicht entfremdeten Form
verehren, und die, welche auf eine rein
humane Art nach dem gleichen Ziel
streben, erkennen, dass Gedankenkonzeptionen

im Vergleich zu der menschlichen

Wirklichkeit, die dahintersteht,
nur von sekundärer Bedeutung sind.»

Fromm sagt auch: «Die im 19. Jahrhundert

vorherrschende atheistische
Einstellung leidet unter dem gleichen
Vorurteil wie die theistische, dass sie
nämlich die Gottesvorstellung und
nicht die Werte, die sie symbolisiert,
zum Hauptproblem macht. Der Atheismus

war im wesentlichen eine
Unabhängigkeitserklärung gegenüber dem
Prinzip des obersten Herrschers und
nicht eine Antwort auf die spirituelle
Problematik des Menschen.» Und weiter:

«Auseinandersetzungen über Gott
werden die Menschen nur untereinander

entzweien, es werden dabei Worte
an die Stelle der Realität menschlicher
Erfahrung treten, was schliesslich zu

neuen Formen des Götzendienstes
führen wird. (Ich sehe darin eine
Mahnung sowohl an die Theisten, als auch
an die Atheisten. P.F.) Das soll nicht
heissen, dass die Anhänger der Religion

nicht auch weiterhin ihrem Glauben

als einem Glauben an Gott
Ausdruck geben sollten (vorausgesetzt, sie
haben ihren Glauben von allen Elementen

des Götzendienstes gereinigt),
sondern dass die Möglichkeit besteht,
die Menschheit in der Ablehnung von
Götzen und so in einem nichtentfrem-
deten gemeinsamen Glauben geistig
zu einen (wobei Fromm natürlich den
rationalen Glauben an eine durch
Liebe und Vernunft fortschreitende
Menschheit meint. P.F.).

Mit diesen etwas zusammengestückelten
Zitaten und der Kürze meiner

Darlegungen ist es mir sicher nur zum Teil

gelungen, das Denken Erich Fromms
verständlich zu machen. Eine gründlichere

Beschäftigung mit ihm lohnt
sich. Denn er kann uns Vorbild sein für
eine Zielsetzung, die sich nicht in der
Negation erschöpft, sondern die
vernunftbegründete Motivation für
Mitmenschlichkeit anstrebt, die allein
eine bessere, gerechtere Welt herbeiführen

kann.

Könnten doch alle Freidenker trotz
übler Erfahrungen, die sie vielleicht
früher einmal machten, in so
entspannter und toleranter Weise von

Gedanken eines berühmten Nicht-
Theisten und Wissenschafters über Gott,
Religiosität und Glaube

59



Gott, Mystik, Religiosität und Glaube
reden wie der grosse Nicht-Theist
Erich Fromm! Sollen wir wirklich hinter

diesen abgeklärten, von
Lebensweisheit und profunder Menschenkenntnis

geprägten Nicht-Theismus
zurückgehen, teilweise überholte
Positionen verteidigen, uns ohne Not
aggressiv und intolerant gebärden und
uns damit jene Tausende oder
Zehntausende entfremden, die Erich
Fromm mit seinen Büchern bereits für
ein freies, nicht-theistisches, aber
aggressionsfreies, tolerantes Denken
gewonnen hat? Wenn wir seinem
Beispiel folgen, schaffen wir eine der
wichtigsten Voraussetzungen, um für
unsere Anliegen bei einer wachsenden
Zahl von Zeitgenossen Verständnis
und Unterstützung zu finden.

Peter Fürer

Ist religiöse Erziehung
besser?
Religions- und dogmenfreie Ethik,
Vernunft begründete Mitmenschlichkeit,
das waren von jeher zentrale Anliegen
freigeistiger Weltanschauung. Als
Freidenker haben wir immer die
Auffassung vertreten, dass sittliche
Forderungen nicht vom Himmel gefallen
sind, sondern sich aus der Notwendigkeit

des Zusammenlebens herausgebildet

haben. Sittenlehre, soll sie von
praktischem Wert sein, muss auf die
sozialen Erfordernisse Bezug nehmen,
und nicht auf ein imaginäres Jenseits.
Gewisse Dinge nur deshalb nicht zu
tun, um Gott wohlzugefallen und sich
auf diese Weise das ewige Seelenheil
zu sichern, ist schon deshalb anfechtbar,

weil es egoistischen Motiven
entspringt.

Die allzu enge Bindung der Moral an
den Gottesglauben birgt überdies
erhebliche Risiken. In Zeiten des
Analphabetismus und allgemeiner
Unwissenheit - sie fielen bezeichnenderweise

mit der grössten kirchlichen
Machtentfaltung zusammen - war es aus
praktischen Gründen vielleicht noch
berechtigt, sittliche Vorschriften mit
dem Glauben zu koppeln, um die Massen

zu zügeln und das gesellschaftliche
Leben zu stabilisieren. Heute aber,

wo sich auch junge Menschen über
Wert und Unwert christlicherGlaubens-
inhalte Gedanken machen, ist
ethische Unterweisung auf religiöser
Grundlage mit echten Gefahren ver¬

bunden. Es braucht nicht viel
Vorstellungskraft, um zu erkennen, dass ein
Rückgang des christlichen Glaubens,
wenn er nicht durch etwas Besseres
ersetzt wird, fast zwangsläufig zu
moralisch labilen Verhältnissen führen
muss.

Solche an sich bekannte Zusammenhänge

wurden vor kurzem durch einen
Bericht in der englischen Zeitung «The
Times» bestätigt. Nach diesem Bericht
sind in England die Römisch-Katholi-
ken an Verbrechen, Drogenvergehen
und Prostitution überdurchschnittlich
stark beteiligt.

Diese für die Kirche in einer Periode
allgemeinen Glaubensschwundes
doch äusserst unangenehme Feststellung

hat verständlicherweise erhebliches

Aufsehen erregt. Katholische
Pädagogen, Psychiater und Sozialarbeiter

haben sich daraufhin zusammengetan,
um diesem wichtigen Problem auf

den Grund zu gehen. Der Bericht dieses

Gremiums ist in der katholischen
Zeitschrift «The Month» erschienen.
Das Wesentliche daraus war in der
englischen Freidenker-Zeitschrift
«Freethinker» zu lesen:

«Wer an englischen Gerichten, in

Gefängnissen, in der Psychomedizin und
in Wiedereingliederungsstätten tätig
ist, muss in der Tat feststellen, dass
die römisch-katholischen Delinquenten

übermässig stark vertreten sind.
Die Abweichung ist, wie es im Fachjargon

heisst, signifikant, d.h. gross
genug, um sichere Schlüsse daraus zu
ziehen. Mit gemischten Gefühlen weisen

Ärzte und Sozialarbeiter darauf
hin, dass ausgerechnet Katholiken,
die, wenn man ihrer Kirche Glauben
schenken darf, beispielhaft sein
müssten, viel häufiger fehlgehen als andere

Bevölkerungsschichten. Sogar,
wenn die Katholiken nur proportional
zu ihrem Bevölkerungsanteil in der
Kriminalstatistik vertreten wären, wäre
dies kein Grund zur Selbstzufriedenheit.

Wenn Gottesglauben und strenge
religiöse Unterweisung einen positiven
Einfluss hätten, wie behauptet wird,
dann müssten sie untervertreten sein.

Natürlich sind äussere Umstände wie
Armut, Arbeitslosigkeit und Entwurzelung

zu berücksichtigen. Auch wenn
man all dies in Rechnung stellt, kann
im Ernst nicht behauptet werden, eine
irrationale, dogmatische Erziehung habe

einen veredelnden Einfluss auf den
menschlichen Charakter.»

Der Bericht versucht auch, psychologische

Hintergründe für das häufigere
Versagen der Katholiken ans Licht zu

bringen. Streng erzogene Katholiken
hätten die Tendenz, sich schizoid zu
benehmen. Abstrakte, (zu) hohe moralische

Grundsätze führten beispielsweise
nur dazu, dass der Gläubige

dauernd nach «Schlupflöchern» sucht,
wodurch sein Gewissen recht elastisch
werden kann. Kritisiert wird auch die
katholische Sexualmoral, derzufolge
die Fortpflanzung der eigentliche Sinn
der Ehe darstellt und die die gefühls-
mässigen Beziehungen unterbewertet,
was zu Frustration und der bei Katholiken

häufigeren Rückfälligkeit in die
Kriminalität führen kann.

Viele Junge, heisst es weiter, distanzieren

sich vom Katholizismus, weil
ihnen Gebete und Sakramente sinnlos
vorkommen und für das praktische
Leben wertlos erscheinen. Besonders
junge Iren lassen nicht nur den Glauben

fallen, sondern werden sogar
antikatholisch.

Soweit der in einer katholischen
Zeitschrift publizierte Bericht. Er verdient
umsomehr Beachtung, als er nicht von
bösen Freidenkern, sondern von
einsichtigeren Katholiken verfasst wurde.
Allzuviel Hoffnung werden sich aber
die progressiven Kräfte innerhalb der
katholischen Kirche nicht machen. Es

ist schliesslich nicht leicht,
jahrhundertelang gepredigte Irrtümer - seit
1870 sogar unter dem Markenzeichen
der Unfehlbarkeit - zurückzunehmen,
auch wenn ihre Schädlichkeit längst
erwiesen ist.

Solange Schule und Kirche nicht völlig
getrennt sind, werden im Mittelpunkt
der Sittenlehre immer noch zehn teils
antiquierte Gebote stehen, deren strikte

Befolgung von einem imaginären
Aufpasser überwacht wird. Dass mit
solchen durchsichtigen
Kindergeschichten keine freie, selbstverantwortliche

Menschheit heranwachsen
kann, liegt auf der Hand.

Nach christlichem Verständnis ist
Gott ja nicht nur der Schöpfer von Himmel

und Erde, sondern auch der Richter,

der ständig hinter uns her ist, um

unser Tun zu beobachten und am Ende
der Zeiten zu beurteilen. Einschüchterung

und Angst waren seit jeher
wesentliche Bestandteile der christlichen
Lehre. Der Theologe E. Benz hat es wie

folgt zum Ausdruck gebracht: «Die

christliche Kirche legt Wert darauf,

60


	Gedanken eines berühmten Nicht-Theisten und Wissenschafters über Gott, Religiosität und Glaube

