
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 65 (1982)

Heft: 8

Artikel: Der schwierige Frieden

Autor: Hohler, August E.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412876

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 20.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412876
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Nr. 8 65. Jahrgang Jahresabonnement: Schweiz Fr. 12.—
Freidenker-Vereinigung August 1982 Ausland: Fr. 15.—
der Schweiz Probeabonnement 3 Monate gratis

Der schwierige Frieden

Im Ex Libris-Verlag ist vor kurzem ein neues Buch des Basler Schriftstellers
und Psychologen Dr. phil. August E. Hohler erschienen. Es trägt den

Titel «Gegen den Strom nach vorn». Mit Erlaubnis des Verfassers
drucken wir hier - leicht gekürzt - das letzte Kapitel dieses Werkes ab.

Die Redaktion.

Es gehört sich, dass in den Zeitungen
von Zeit zu Zeit jemand über den Frieden

schreibt, im Radio und Fernsehen
gelegentlich jemand über den Frieden
spricht, vorzugsweise Theologen, die
für den Sonntag, für Festtage und
eben für den Frieden zuständig sind,
während Politiker und politische
Redaktoren sich um Handfesteres
kümmern, um Allianzen, Militär, Waffen,
Konflikte, Krieg. Erbauliche
Friedensbetrachtungen sind Alibiübungen,
nicht ernst zu nehmen, genau wie
erbauliche Bettagsbetrachtungen, um
die sich auch niemand kümmert.

An Alibiübungen bin ich nicht interessiert.

Die Tatsache, dass wir über
300mal jährlich unsere Blätter vorzugsweise

mit Gewalt vollstopfen, während
dann 1-3mal von Liebe und Frieden die
Rede sein darf, vermag mich nicht zu
erquicken. Ich fühle keine Eignung und
Neigung zum Hofnarren, der die gehetzten

Menschen ein bisschen vom Ernst
des Lebens ablenken und in ihnen
Illusionen wecken soll, ein paar Augenblicke

lang. Lippenbekenntnisse für
den Frieden sind wertlos. Salbungsvolle,

schöne Worte über den Frieden sind
untauglich. Es scheint, dass wir über
den Frieden, der eine wunderbare
Sache ist, nicht schön und «friedlich»
reden können, sondern militant, radikal
reden müssen.

Dann hört die Feierlichkeit rasch auf.
Dann wird der Friede sofort verdäch¬

tig. Total gewöhnt an die «Natürlichkeit»

von Gewalt und Krieg (von dessen
Schrecken wir Schweizer übrigens keine

Ahnung haben), kommen die einen,
gescheite Kulturkritiker zum Beispiel,
mit dem stirnrunzelnden Verdacht,
dass friedliche Zeiten am Ende
langweilig wären, während die andern, Militärs

vor allem, auffallend nervös
werden, wenn statt mildem Gesäusel
streitbare Stimmen für den Frieden
ertönen. Dass der Pfarrer nur ja seinen
Jesaja 2,4f. nicht zu wörtlich nehme!
(«. sie werden ihre Schwerter zu

Pflugscharen schmieden und sie
werden den Krieg nicht mehr
lernen .») Aber wenn es um menschenwürdiges

Leben und ums Überleben

geht, sollten uns weder Kulturkritiker
noch Militärs an deutlicher Sprache
hindern, und Theologen mit dem Mut
zur Konsequenz sollten uns willkommen

sein.

Dass die «Women for Peace», die
«Frauen für den Frieden», keine sanft
gurrenden Täubchen sind, sondern mit
glasklarer Argumentation die Kreise
der «realistischen» Politiker stören, ist

goldrichtig und ein Hoffnungsschimmer.

Wir wollen uns nicht lange bei
Definitionsfragen aufhalten. Friede bloss als
Abwesenheit bewaffneter, blutiger
Auseinandersetzungen zu verstehen,
wäre ein unzureichender, negativer,
leerer Friedensbegriff. Die Abwesen¬

heit von Hass ist noch nicht Liebe.
Friede als zureichender, positiver,
erfüllter Begriff meint ein
zwischenmenschliches Zusammenleben, in
dem die Entfaltung des Einzelnen und
der Gemeinschaft auch nicht durch
«strukturelle Gewalt», durch
Unterdrückung und Ausbeutung erschwert,
vergiftet oder ganz verunmöglicht
wird. So gesehen, ist die Welt grossen-
teils friedlos auch dort, wo nicht
geschossen wird und keine Bomben
abgeworfen werden.

Die Herrschaft des Menschen über den
Menschen, weniger Menschen über
viele Menschen, weniger reicher,
mächtiger Menschen über die Masse
der armen, ohnmächtigen, lässt wirklichen

Frieden, lässt Glück und Lebensfreude,

die zu wirklichem Frieden
gehören, nicht zu. Die Herrschaft der
Industrieländer über die ihnen ausgelieferten

Entwicklungsländer erhöht das
Potential an Feindseligkeit in der Welt

Sie lesen
in dieser Nummer
Gedanken eines berühmten Nicht-
Theisten

Ist religiöse Erziehung besser?

Ein Schweizer Wissenschafter im
österreichischen Rundfunk

Gottfried Keller - ein Freidenker

Öppis — ein Leben für Geistesfreiheit

Aus der Freidenkerbewegung

57



auf weithin sichtbare Welse. Die
Herrschaft der Maschine über den
Menschen, die Diktatur der Technokratie,
deren Erfinder und Beschleuniger
mehr von ihr profitieren als ihre Opfer,
erstickt unsere Seelen in einem
schleichenden, kaum fassbaren Prozess der
Sinnentleerung menschlicher Arbeit
und Existenz. Die Herrschaft des
Mammons macht unsere Herzen kalt.

Herrschaft und Frieden schliessen
einander aus.

Hieraus folgt zweierlei. Herrschaft des
Menschen über den Menschen gibt es
im grossen und im kleinen: in der
Völkerfamilie, falls das kein
unpassendeuphemistischer Ausdruck ist, und in
unseren eigenen Familien; in
internationalen und privaten Beziehungen; in
allen politischen, militärischen,
wirtschaftlichen, beruflichen, persönlichen

Verhältnissen. Wer die Politik der
atomaren Abschreckung verabscheut,
aber Ohrfeigen in der Erziehung für
unvermeidlich hält, hat nicht viel begriffen.

Wer die weltweite Ausbeutung der
Armen, Schwachen, Ohnmächtigen
empörend findet, aber als Mann seiner
Frau gleiche Rechte verweigert, ist
unglaubwürdig.

Herrschaft und Frieden schliessen
einander aus. Daraus folgt zweitens, dass
der Friede, dass friedliche Gesinnung
nicht einfach eine Frage des «guten
Willens», sondern eine Machtfrage ist,
nicht das Ergebnis moralischer Appelle,

sondern tiefgreifender Veränderungen.

Soweit der Friede ein falscher,
fauler Friede ist, liegt er im Interesse
der Machthaber und Entscheidungsträger,

die natürlich den Status quo
verteidigen. Vom Unterdrückten,
Geschlagenen, Benachteiligten, Kleinen
friedliche Gesinnung zu erwarten, ist
bequem und absurd. Der Friede ist die
Folge freiheitlicher, gerechter, brüderlicher

Verhältnisse, die Folge des
Kampfes um solche Verhältnisse. Das
wissen (zum Beispiel) demonstrierende

junge Leute in Zürich oder Basel so
gut wie aufsässige, selbstbewusst
gewordene Frauen in aller Welt.

Veränderungen also. Veränderungen
der Gesellschaft oder des eigenen
Ichs? Da scheiden sich die Geister.

Müssen wir die Welt verändern oder
uns selbst?

Veränderung ist ein Zauberwort, ein
Schlagwort, ein Modewort, insofern
mit Vorsicht und Umsicht zu gebrauchen.

Sogenannte Realisten, das

heisst Leute, welche uns mit kräftigem
(Fort-)Schrltt in die Sackgasse der
Selbstzerstörung treiben und diesen
Lauf der Dinge für unvermeidlich
halten, verachten das Wort und die Sache,
die es meint. (Hierzu eine Stelle aus
dem Werk «Politik ohne Verantwortung»

des berühmten amerikanischen
Soziologen C. Wright Mills: «Wir befinden

uns an einem sonderbaren Wendepunkt

der Geschichte menschlicher
Torheit: Im Namen des Realismus werden

die Menschen total verrückt, und

genau das, was sie utopisch nennen,
ist die Vorbedingung für den Fortbestand

der Menschheit.»)

Wer sich also «utopisch» für Veränderungen

im Interesse des Friedens
einsetzt, hat zuerst einmal das riesige
Lager der grinsenden oder resignierten
Realisten gegen sich, die in ihrem
Mangel an Phantasie, Menschlichkeit
oder Energie «alles nehmen, wie es
kommt» und nach Mills Verrücktheit
für Einsicht halten. Damit nicht genug,
herrscht obendrein unter den
Veränderungswilligen ein alter, teils fruchtbarer,

teils in seiner Erbitterung törichter
Streit darüber, ob die Gesellschaft
oder der Mensch zu verändern sei. Es

ist, kann man sagen, der Streit der
«Politiker» gegen die «Psychologen»,
vielleicht der «Revolutionäre» gegen die
«Humanisten», der «Strategen» gegen
die «Naiven» - ein überflüssiger Streit,
wie man meinen sollte, da es ja natürlich

darauf ankommt, beide, die Gesellschaft

und den Menschen, friedenstauglich

zu machen.

Aber der Befund ist so naheliegend,
dass wir uns bei ihm nicht vorschnell
beruhigen sollten. Die globale und die
individuelle Betrachtungsweise
unterscheiden sich in der Tat. Wer politisch
kämpft, wer gesellschaftliche Strukturen

blosslegt, um die Ursachen von
Rüstungswahnsinn, Welthungersnot,
Umweltzerstörung aufzuzeigen, mag der
humanistischen Psychologie vorwerfen,

dass sie die Menschen zu Egoisten

mache, die sich nur um ihr eigenes

Wohlbefinden kümmern, den Kopf
in den Sand stecken und keine
Veränderungsenergien entwickeln, die der
Allgemeinheit zugute kommen. Umgekehrt

wird, wer Menschen und Dinge
psychologisch betrachtet, nicht
ungern den Verdacht äussern, die
Beschäftigung mit Problemen der Welt
sei oft eine Flucht vor den eigenen
Problemen; solange sich einer nicht mit
diesen beschäftige, sei sein politi¬

scher Einsatz suspekt. (Die
enttäuschend unemanziplerte Haltung mancher

linken Männer in der 68er Bewegung

hat nicht wenig zum Aufkommen
des Feminismus beigetragen.)

Das stärkste Argument für die globale
Betrachtungsweise dürfte sein, dass
sie die Machtfrage in den Mittelpunkt
rückt; der Friede ist eine Machtfrage.
Das stärkste Argument für die
individuelle Betrachtungsweise dürfte sein,
dass sie die Glaubwürdigkeit ins
Zentrum rückt; nur glaubwürdige
Menschen können sich wirklich für den
Frieden einsetzen. Entscheidend ist
meines Erachtens die Dialektik der
Betrachtungsweisen: Wer die Welt verändern

will, ohne sich selbst zu ändern,
ist unglaubwürdig; wer sich nur um die
eigene Entwicklung kümmert, ohne
auf die Gesellschaft zu achten, ist
machtlos, «belanglos». Wer den
dialektischen Bezug zwischen Welt- und
Ichveränderung erkennt, wird Zusammenhänge

sehen, wo andere Gegensätze
wittern; er wird - das ist mein Punkt -
die angemessene Befassung mit sich
selbst als eine eminent politische
Angelegenheit verstehen: Frieden und
Krieg beginnen in mir, in meinem Körper,

meiner Seele, meiner Existenz -
die ihrerseits gesellschaftlich bedingt
ist. Wenn Familien kleine Welten sind,
sind Familientherapie und
Friedensforschung benachbarte, einander
dialektisch ergänzende Disziplinen.

Wie und warum beides zusammengehört

Ich bin der einzige/das einzige, was ich
in der Welt zuverlässig zu ändern
vermag. Und diese Änderung ist wichtig,
da der Ton, den ich anstimme - auch
und gerade der politische Ton -, von
der Qualität des Instrumentes
abhängt, das ich selber bin. Wenn Bauch,
Herz und Kopf friedlich übereinstimmen,

was leider selten vorkommt;
wenn ich in meinem Körper daheim bin
und von ihm verlässlicher geführt werde

als allein von meinem Verstand;
wenn meine Sinne offene Fenster für
einströmenden Sinn sind - dann werde
ich eine ganz andere Friedens- und
Lebensleidenschaft entwickeln, als wenn
mein Kopf dominiert, wenn ich mit
meinem Körper auf Kriegsfuss stehe und
meine Sinnlichkeit verstopft ist. Und

dann werde ich in meiner allernächsten

Nähe (in der Familie, in der Schule,

im Betrieb) die autoritären, hierar-

58



chlschen, repressiven, gewalttätigen
Mechanismen erkennen, die uns
verkrüppeln. Dann werde ich grimmig
begreifen, wie unsere alltäglichen
Grausamkeiten und unsere innere Kriegs-

Professor Dr. Erich Fromm, der
berühmte Psychotherapeut und
Kulturphilosoph, ist wahrscheinlich vielen
unserer Gesinnungsfreunde nicht nur
dem Namen nach bekannt, sondern
auch durch seine Bücher, die (in
zahlreiche Sprachen übersetzt) immer wieder

neu aufgelegt wurden und weltweite

Beachtung gefunden haben. Ich
denke vor allem an «Die Kunst des
Liebens», mit dem er die Quellen einer
nicht-theistischen, humanistischen
Ethik aufzeigt, sowie «Haben oder
Sein, die seelischen Grundlagen einer
neuen Gesellschaft», mit der er Partei
ergreift für den Lebensstil des Seins
(in Harmonie leben mit Mitmenschen
und Natur, den Reichtum der eigenen
Begabungen ausleben, wachsen,
lieben, teilen, geben) und gegen jenen
des Habens (Besitz, Macht, Überlegenheit

gegenüber andern).

Erich Fromm bezeichnet sich nicht als
Atheisten, sondern als nicht-theistischen

Mystiker. Diese Aussage mag
für viele von uns befremdlich tönen, ist
aber dennoch ein klares Bekenntnis zu

einem toleranten Nicht-Theismus. Sie
deutet an, dass er die Nicht-Existenz
Gottes nicht zu einem neuen Götzen
macht, der den Götzen Gott ersetzt,
sondern dass ihn andere, wichtigere
Probleme viel stärker beschäftigen.
Mystik ist für ihn, wenn ich ihn richtig
verstehe, das Sichversenken in die Tiefe

des eigenen Seins, in die existentielle
Problematik des Menschen. Deren

Lösung sieht er in der optimalen
Entwicklung der Vernunft und der Liebe,
mit dem Ziel, die Harmonie mit den
Mitmenschen und der Natur und die
volle Entwicklung der menschlichen
Kräfte im Sinne der Selbstverwirklichung

zu erreichen.

Fromm stellt sich die überraschende
Frage: «Ist die religiöse Erfahrung
notwendigerweise an eine theistische
Auffassung gebunden?» - eine Frage,

bereltschaft zusammenhängen.
Dann werde ich aufhören, «friedlich»
über den Frieden zu reden. Und anfangen,

etwas für ihn zu tun. Bei mir.
August E. Hohler

die er gleich verneint. Man kann eine
<religiöse> Erfahrung als eine menschliche

Erfahrung beschreiben, die
gewissen typisch theistischen wie auch
nicht-theistischen, atheistischen oder
selbst anti-theistischen Vorstellungen
gemeinsam zugrunde liegt.»

Eine seiner wesentlichen Aussagen ist
diese: «Wie ich zu zeigen versuchte, ist
die Gottesvorstellung nur «der Finger,
der auf den Mond weist>. Dieser Mond
steht nicht ausserhalb von uns,
sondern ist die menschliche Realität hinter

den Worten: Was wir als religiöse
Haltung bezeichnen, ist ein X, das sich
nur in poetischen und visuellen
Symbolen ausdrücken lässt. Insofern
jedoch, als sowohl Gläubige als auch
Ungläubige das gleiche Ziel anstreben
- nämlich die Befreiung und
Erweckung des Menschen -, können sie
auch beide, jeder auf seine Weise,
begreifen, dass die Liebe uns dazu

bringt, den anderen besser zu verstehen,

als er sich selbst versteht.

So wird der Gottgläubige meinen, der
nichtgläubige Humanist befinde sich
mit seinen Denkvorstellungen im
Irrtum, und umgekehrt. Aber beide werden

sich vereint wissen in dem
gemeinsamen Ziel, das mehr an ihren
Taten als an ihren Denkvorstellungen zu
erkennen ist. Vor allem werden sie sich
vereint wissen in ihrem gemeinsamen
Kampf gegen den Götzendienst.» Und

er fährt fort: «Götzendiener finden sich
sowohl unter Gläubigen als auch unter
Nichtgläubigen. Götzendiener unter
den Gläubigen haben Gott zu einem
Götzen, einer allwissenden, allmächtigen

Macht gemacht, die mit den Mächtigen

auf Erden im Bunde ist. Ähnlich
gibt es auch Nichtgläubige, die zwar
Gott nicht anerkennen, aber andere
Idole anbeten (die übrigens auch von
vielen Gläubigen verehrt werden): den
souveränen Staat, die Flagge, die Rasse,

die materielle Produktion und Lei¬

stungsfähigkeit, politische Führer
oder auch sich selbst. Die aber, welche
Gott in einer nicht entfremdeten Form
verehren, und die, welche auf eine rein
humane Art nach dem gleichen Ziel
streben, erkennen, dass Gedankenkonzeptionen

im Vergleich zu der menschlichen

Wirklichkeit, die dahintersteht,
nur von sekundärer Bedeutung sind.»

Fromm sagt auch: «Die im 19. Jahrhundert

vorherrschende atheistische
Einstellung leidet unter dem gleichen
Vorurteil wie die theistische, dass sie
nämlich die Gottesvorstellung und
nicht die Werte, die sie symbolisiert,
zum Hauptproblem macht. Der Atheismus

war im wesentlichen eine
Unabhängigkeitserklärung gegenüber dem
Prinzip des obersten Herrschers und
nicht eine Antwort auf die spirituelle
Problematik des Menschen.» Und weiter:

«Auseinandersetzungen über Gott
werden die Menschen nur untereinander

entzweien, es werden dabei Worte
an die Stelle der Realität menschlicher
Erfahrung treten, was schliesslich zu

neuen Formen des Götzendienstes
führen wird. (Ich sehe darin eine
Mahnung sowohl an die Theisten, als auch
an die Atheisten. P.F.) Das soll nicht
heissen, dass die Anhänger der Religion

nicht auch weiterhin ihrem Glauben

als einem Glauben an Gott
Ausdruck geben sollten (vorausgesetzt, sie
haben ihren Glauben von allen Elementen

des Götzendienstes gereinigt),
sondern dass die Möglichkeit besteht,
die Menschheit in der Ablehnung von
Götzen und so in einem nichtentfrem-
deten gemeinsamen Glauben geistig
zu einen (wobei Fromm natürlich den
rationalen Glauben an eine durch
Liebe und Vernunft fortschreitende
Menschheit meint. P.F.).

Mit diesen etwas zusammengestückelten
Zitaten und der Kürze meiner

Darlegungen ist es mir sicher nur zum Teil

gelungen, das Denken Erich Fromms
verständlich zu machen. Eine gründlichere

Beschäftigung mit ihm lohnt
sich. Denn er kann uns Vorbild sein für
eine Zielsetzung, die sich nicht in der
Negation erschöpft, sondern die
vernunftbegründete Motivation für
Mitmenschlichkeit anstrebt, die allein
eine bessere, gerechtere Welt herbeiführen

kann.

Könnten doch alle Freidenker trotz
übler Erfahrungen, die sie vielleicht
früher einmal machten, in so
entspannter und toleranter Weise von

Gedanken eines berühmten Nicht-
Theisten und Wissenschafters über Gott,
Religiosität und Glaube

59


	Der schwierige Frieden

