
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 64 (1981)

Heft: 6

Artikel: Christliche Armeen, christliche Schlachten, christliche Feldpredigt [...]

Autor: Pestalozzi, Johann Heinrich

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412727

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412727
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


blem des Hungers in der Dritten Welt
nicht gelöst werden kann, solange in
diesem Teil der Welt keine effiziente
Geburtenkontrolle existiert; wir kennen

die medizinischen Methoden, lassen

es aber aus falsch verstandener
Ethik zu, dass Millionen von Menschen
zur Welt gebracht werden, die vom Tage

ihrer Geburt an vom Hungertod
bedroht sind.
Der Grund für solche unannehmbare
Zustände liegt darin, dass es im 20.

Jahrhundert noch Schwierigkeiten
macht, gesellschaftliche Fragen rational

anzupacken. Irrationale
Verhaltensweisen, auch wenn sie noch so
schädlich sind, stehen nach wie vor in
hohem Ansehen. Dass die Dinge einen
Weg gehen, der nicht nur für eine
Minderheit, sondern für die Mehrheit der
Weltbevölkerung erstrebenswert ist,
wird nicht erreicht durch unerbittliches
Festhalten an überlieferten Traditionen

und Denkvorstellungen, sondern
durch Erkennen der gesellschaftlichen
Notwendigkeiten, durch etwas mehr
Vernunft und gesunden Menschenverstand.

Dies ist allerdings, wie Sigmund
Freud aufzeigte, rascher gesagt als
getan. Seine Kulturkritik bleibt deshalb
von grösster Aktualität. Ob sie
angesichts der zahlreichen ungelösten
Weltprobleme heute auf fruchtbareren
Boden fallen würde als damals, ist
ungewiss. Die Politik ist noch zu stark
geprägt durch Denkschablonen früherer
Zeiten, als Krieg und Eroberungen die
Methoden waren, mit denen Machthaber

ihre persönlichen Ziele verfolgten,
als Gewalt das Mittel war, mit
welchem Völker, Staaten, rassische und
religiöse Gruppen ihre natürlichen
Gegensätze zu überbrücken- und ihre
vermeintliche Überlegenheit zu manifestieren

suchten. Politik ist der Bereich,
in dem zweifellos die geringsten
Fortschritte erzielt worden sind.
Grund zur Hoffnung besteht insofern,
als die Bedrohung unserer Existenz real

ist und Lösungsansätze vorhanden
sind. Ein grosser Fehler wäre es aber,
den Wahnsinn atomarer Aufrüstung zu

verharmlosen, weil Verdrängung selten

zur Lösung eines Problems
beiträgt. Ein erster Schritt bestünde in
weltweiter Informations- und
Aufklärungstätigkeit, um die Völker der Erde,
die letzten Endes die Leidtragenden
sind, aus ihrer Lethargie wachzurüt-
teln. Eine solche Inititative müsste,
wenn überhaupt, von neutralen und
blockfreien Staaten ausgehen.

Dr. Walter Baumgartner

Neuer Humanismus
Aurelio Peccei: Die Qualität des
Menschen. Plädoyer für einen neuen
Humanismus. Mit einem Vorwort von
Eduard Pestei. 1977 Deutsche Verlags-
Anstalt GmbH, Stuttgart. 232 Seiten,
Fr. 26. —

Die Ideen für einen neuen Humanismus

des Präsidenten des Club of Rom,
Peccei, entspringen nicht nur seiner
lebhaften kreativen Phantasie,
sondern sind genauso tief in seiner streng
pragmatischen Einstellung verwurzelt.
Hier spricht ein kraftvoller, revolutionärer

Humanist, der nicht lange
Gedanken nachhängt, wenn er sie nicht
in die Tat umsetzen kann.

Um das Schlimmste zu verhüten, ist
mehr denn je eine neue nationale und
internationale Ordnung notwendig.
Doch kann sie allein die menschliche
Gesellschaft noch nicht auf die richtige

Spur setzen. Selbst dann nicht,
wenn eine effektive und gewissenhafte
Abrüstung in grossen Etappen, ein
umsichtiger und sparsamer Umgang mit
den Naturschätzen und als Konsequenz

eine strenge Kontrolle über das
Wachstum der Menschheit erfolgt.

Alles Gute und Schöne, was wir uns für
eine Veränderung der Welt erhoffen,
wird ausbleiben, wenn diese Veränderung

nicht auch und vor allem im
wesentlichen Träger alles Menschlichen,
im Menschen selbst, stattfindet. Der
wichtigste Faktor, von dem das
Schicksal der Menschheit abhängen
wird, ist die Qualität des Menschen.
Wohlgemerkt, nicht nur die Qualität
bestimmter Eliten, sondern die
durchschnittliche Qualität der Milliarden
Menschen, die die Erde bewohnen.

Es ist das Wahrnehmungsvermögen
des Menschen für seine neue Lage zu
schärfen. Das Verständnis für die
globale Verantwortung, die auf ihn
zukommt, ist zu stärken. Seine Urteilskraft

in bezug auf die Auswirkung seiner

Handlungen ist zu entwickeln.

Nur ein neuer Humanismus kann die
Wandlung des Menschen herbeiführen,

kann seine Fähigkeiten und Qualitäten

auf die Ebene seiner neuen
Verantwortung erheben, das heisst, nur

— oder Untergang
ein solcher Humanismus kann den
Menschen retten.
Dieser neue Humanismus muss nicht
nur auf die neue Macht des Menschen
und die äusseren Realitäten
zugeschnitten sein, sondern er muss auch
genügend stark und flexibel sein, um
die übrigen Revolutionen, die
industrielle, die wissenschaftliche, die
technologische und die sozio-politi-
sche, kontrollieren und lenken zu können.

Er muss selbst revolutionären
Charakter haben. Er muss genügend
kreativ sein und Überzeugung
ausstrahlen, um Prinzipien und Normen,
die heute noch als unantastbar gelten,
radikal zu erneuern, notfalls auch
umzustürzen, um die Entstehung neuer
Motivationen und neuer Werte —
geistiger, philosophischer, ethischer,
sozialer, ästhetischer, künstlerischer —

zu fördern, die den Erfordernissen dieser

Epoche entsprechen. Er muss
etwas darstellen, was die Masse der
Bevölkerung unserer — ach so klein
gewordenen — Welt aktiviert und was ihr
gehört. Was not tut, ist eine tiefgreifende

kulturelle Evolution der Menschheit

in ihrer Gesamtheit, damit sich ihre

Fähigkeiten und Qualitäten
substantiell verbessern, damit das gesamte

Menschheitssystem auf eine höhere
Ebene des Verstehens und der Organisation

gestellt wird, wozu ein stabiles
inneres Gleichgewicht und eine intensive

Kommunikation mit der Natur die
Voraussetzung bilden.
Was muss also geschehen, damit sich
der Mensch, und nicht seine äussere
Umwelt, wirklich ändert? Nicht
Wirtschaftswachstum, sondern eine
menschliche Entwicklung muss
einsetzen. Es müssen alle über Bildung
verfügen und möglichst Arbeit haben.
Jeder einzelne muss zunehmend die
Eignung besitzen, mit unserer Zeit zu
leben. Es ist weder klug noch nützlich,
einfach zu sagen und zu behaupten, es
handle sich um unerreichbare Ziele, es
gebe für das Problem, so wie es sich
stellt, keine Lösung. Es gibt keine
andere Chance für die Menschheit, den
steilen Abwärtsweg zu verlassen, auf
den sie geraten ist.

Johannes Woehlbier
in «Der Humanist» Mai 81

Christliche Armeen, christliche Schlachten, christliche Feldprediger, christliche
Staaten, das sind alles Dinge, die wie der Mann im Monde nur in der Einbildung ver-
irrter Leute ihr Dasein haben. Johann Heinrich Pestalozzi, 1746—1827

45


	Christliche Armeen, christliche Schlachten, christliche Feldpredigt [...]

