
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 64 (1981)

Heft: 6

Artikel: Das Unbehagen in der Kultur

Autor: Baumgartner, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412725

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412725
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Das Unbehagen in der Kultur
«Es scheint festzustehen, dass wir uns in unserer heutigen Kultur nicht
wohlfühlen. Wenn wir gegen unseren jetzigen Kulturzustand mit Recht
einwenden, wie unzureichend er unseren Forderungen an eine
beglückende Lebensordnung erfüllt, üben wir gewiss unser gutes Recht
und zeigen uns nicht als Kulturfeinde. Wir dürfen erwarten, allmählich
solche Abänderungen unserer Kultur durchzusetzen, die unsere Bedürfnisse

besser befriedigen. Aber vielleicht machen wir uns auch mit der
Idee vertraut, dass es Schwierigkeiten gibt, die dem Wesen der Kultur
anhaften.»

Schlussfolgerungen dieser Art könnten

ohne weiteres aus der Feder eines
Zeitkritikers der Gegenwart stammen.
Sie sind aber dem berühmt gewordenen

Werk von Sigmund Freud «Das
Unbehagen in der Kultur» entnommen,
das vor genau fünfzig Jahren veröffentlicht

worden ist.

Unter Kultur versteht Freud die Summe
der Leistungen und Einrichtungen, in
denen sich unser Leben von dem unse-
rertierischen Vorfahren entfernt und die
zwei Zwecken dienen: dem Schutz des
Menschen gegen die Natur und der
Regelung der Beziehungen der Menschen
untereinander. Als Gradmesser gelten
also nicht nur Anwendung technischer
Errungenschaften, Ordnung, Hygiene,
wissenschaftliche und künstlerische
Leistungen. Auch Politik ist ein
wesentlicher Bestandteil der Kultur.
Allgemein gesprochen ist Kultur die
Daseinsweise einer menschlichen Gruppe

sowie das Resultat dieser Daseinsweise.

In diesem Zusammenhang muss darauf

hingewiesen werden, dass die
individuelle Freiheit nicht als Kulturgut an
sich angesprochen werden kann. Am
grössten war sie vor jeder Kultur, hatte
aber bei den damaligen Lebensbedingungen

keinen Wert. Gerade das
Aufkommen dessen, was wir als Kultur
bezeichnen, hat die individuelle Freiheit
erheblich eingeschränkt. Heute hängt
die Beurteilung eines Gesellschaftssystems

geradezu davon ab, in welchem
Masse es gelingt, den Gegensatz
zwischen individuellen und kollektiven
Ansprüchen auszugleichen. Wir
Menschen der Moderne sind gezwungen,
auf einen Teil unserer Freiheit zu
verzichten und tauschen dafür ein Stück
persönliche und wirtschaftliche
Sicherheit ein. Dass ein solcher Tausch
psychologische Folgen haben muss,
ist selbstverständlich. Für den Psychologen

Freud ist Triebsublimierung ein
Charakterzug jeder Kulturentwicklung;

er prägte dafür den Begriff vom
«psychologischen Elend der Massen».
Der fortschreitende Freiheitsentzug,
der in der modernen Massengesellschaft

unvermeidlich erscheint und als
Preis für gewisse, als angenehm
empfundene Vorteile angesehen wird,
beleuchtet nur eine Seite des Problems.
Im Jahre 1930, als Freud sein kulturkritisches

Standardwerk schrieb, kamen
noch höchst unerfreuliche Rahmenbedingungen

hinzu. Seit dem Ende des
Ersten Weltkrieges waren erst zwölf
Jahre vergangen, und die Folgen des
Versailler Friedensvertrages wurden
immer deutlicher erkennbar. Überdies
brach 1929 die Weltwirtschaftskrise
aus, die der trügerischen, zu sehr von
Bankenkrediten und Börsenspekulation

getragenen Prosperität ein brutales

Ende bereitete. Eine Wirtschaftsdepression

vorher nie gesehenen Aus-
masses überzog alle Industrieländer,
und die verheerenden Folgen der
Massenarbeitslosigkeit wurden in Europa
von autoritären Regimes geschickt
ausgenützt. In Italien war der Faschismus

bereits installiert, und in Deutschland

drängten die Nationalsozialisten
schon recht aufdringlich zur Staatsmacht.

In seinem Buch «Mein Kampf»
hatte Hitler mit einer Deutlichkeit, die
nichts zu wünschen übrig liess, die
Zukunft schon vorprogrammiert; der
Zweite Weltkrieg warf schon bald deutlich

seine Schatten voraus.

Es ist nicht erstaunlich, dass sich unter

derartigen Zeitumständen viele,
und nicht die geringsten Denker,
einem mehr oder weniger starken
Kulturpessimismus hingaben. Einem
Kulturpessimismus, der das dumpf empfundene

Unbehagen jener Zeit widerspiegelte

und die Gefahren offen auslegte,
die viele Menschen zwar vorausahnten,

aber irrational, wie sie einmal
sind, zu verdrängen versuchten.

Ein Vergleich mit der heutigen Zeit
drängt sich geradezu auf. Haben die

Faktoren, die den damaligen
Kulturpessimismus prägten, auch heute
noch Geltung? Haben sie sich
abgeschwächt oder noch verstärkt? Sind
neue hinzugekommen? Sind die
politischen und wirtschaftlichen Bedingungen,

unter denen wir heute zu leben
gezwungen sind, besser geworden, oder
ist unsere Epoche noch fragiler, noch
unsicherer als jene der Dreissigerjahre?

Weiter: sind bestimmte Ausdrucksformen,

die unser Zeitalter charakterisieren

— Jugendproteste, religiöses und
politisches Sektierertum, Infragestellung

überlieferter Wertvorstellungen
hinsichtlich Arbeitsethik, Moral und
Familie — lediglich Modeerscheinungen,

oder stehen sie in direktem
Zusammenhang mit eben jenem Phänomen,

das Sigmund Freud so treffend
mit «Unbehagen in der Kultur»
umschrieben hat?
Zwei verschiedene Epochen miteinander

zu vergleichen, ist immer ein
problematisches Unterfangen. Es ist aber
unschwer nachzuweisen, dass Freuds
Kulturkritik nichts von ihrer Aktualität
eingebüsst hat, auch wenn sich die
Akzente in mancher Hinsicht verschoben
haben. Einerseits ist die individuelle
Freiheitssphäre durch starke
Zentralisierungstendenzen, durch fortschreitende

Ausweitung der Staatsmacht
und das Aufkommen mächtiger
Körperschaften noch mehr eingeschränkt.
Anderseits ist die Menschheit Gefahren

ausgesetzt, die total sind und das
geistige und moralische Klima unserer
Zeit erheblich belasten.

Wir leben, ob es uns gefällt oder nicht,
mit der Atombombe. Seit dem
Bombenabwurf von Hiroschima am 6.

August 1945 sind wir in ein neues
Zeitalter eingetreten, das unsere
Existenzbedingungen dermassen radikal
verändert, dass sogar der Beginn einer
neuen Zeitrechnung gerechtfertigt wäre.

Zum ersten Mal in der Geschichte

43



der Menschheit ist man in der Lage,
alles Leben auszulöschen. Zum ersten
Mal hängt unser Fortbestehen davon
ab, wieweit es den Mächtigen dieser
Erde gelingt, Machtgelüste sittlichen
Erwägungen unterzuordnen. Und zum
ersten Mal ist die Weltbevölkerung
aufgerufen, ihre ureigensten Interessen

wahrzunehmen und sich gegen
den Unsinn einer atomaren Aufrüstung
aufzulehnen. Spätestens seit Hiroschi-
ma muss jedem denkenden Menschen,
unabhängig von seinem politischen
Credo, klar geworden sein, dass in den
zwischenstaatlichen Beziehungen
Veränderungen kommen müssen, wenn
auf diesem Planeten ein zivilisiertes
Leben weitergehen soll. Denkschemata

früherer Epochen können nicht
mehr ins nukleare Zeitalter übertragen
werden.

Das «Gleichgewicht des Schreckens»
ist vielleicht politisch und militärisch
richtig, moralisch aber sicher nicht zu
verantworten. Seit den Ereignissen
des Zweiten Weltkrieges, der —
abgesehen von den seelischen und moralischen

Schäden — sechs Millionen
ermordete Juden, 50 Millionen Tote und
Hunderte Millionen Verletzte zurück-
liess, sind politisch nicht die geringsten

Fortschritte erzielt worden.

Noch immer finden wir in allen weltpolitisch

masgeblichen Ländern jene
wahnhaften Zwangsvorstellungen und
Verhaltensweisen, die Mitte des 20.

Jahrhunderts die schrecklichen Rückfälle

in die Barbarei ermöglicht hatten.

Dieser seelische und gesellschaftspolitische

Atavismus widerspiegelt sich
in dem masslosen Rüstungsaufwand,
der weltweit jährlich 400 Milliarden
Dollar (eine Million Dollar pro Minute)
verschlingt. Die Welt ist ein einziges
Waffenarsenal, das alles Bisherige in

den Schatten stellt. Allein die zur Zeit
vorhandenen Kernwaffen würden
genügen, die gesamte Menschheit sechsmal

auszutilgen. Und die Aufrüstung
geht weiter unter dem Vorwand, den
Frieden zu sichern, obschon jedermann

spürt, dass das Lagern von
Unmengen übelster Vernichtungswaffen
nur die allgemeine Unsicherheit
erhöht. Nachdem ernsthaft erwogen wurde,

die Neutronenbombe serienweise
herzustellen, müsste allgemeines
Entsetzen und Abscheu die Welt erfüllen.
Dass dies nicht geschieht, beweist
nur, wie abgestumpft der Mensch unter

dem Druck grösster Bedrohung
werden kann. Unter dem Einfluss der

Propaganda wird ein solcher Zustand
fast als notwendig und normal angesehen,

was allein schon auf den moralischen

Tiefstand unseres Zeitalters
schliessen lässt.

Neben der existentiellen Bedrohung,
deren Einfluss auf Lebensgefühl und
Moral nur schwer abzuschätzen ist,
bestehen noch weitere Faktoren, die zum
herrschenden Malaise beitragen. Wir
meinen beispielsweise die Verschmutzung

unserer natürlichen Umgebung,
die zur Folge hat, dass lebensnotwendige

Elemente wie Wasser und Luft,
aber auch Nahrungsmittel, verunreinigt

werden; das angeblich intelligenteste

Lebewesen fügt seiner eigenen
Nahrung gesundheitsschädigende
Bestandteile bei. Oder die Propagierung
eines Lebensstils, der weitgehend
materialistisch geprägt ist, der der Produktion

und dem Konsum allerhöchste
Prioritäten verleiht und dem Prestige
zuliebe zur Anschaffung überflüssiger
oder gar schädlicher Dinge verleitet.
Oder die Idealisierung von Leitbildern,
die für die erschreckende innere Leere
des modernen Massenmenschen
mitverantwortlich sind und mit zwingender

Folgerichtigkeit zu Alkohol-,
Medikamenten- und Drogenmissbrauch führen.

Hektik und Stress, fehlende Kommunikation

in den zwischenmenschlichen
Beziehungen, Selbstentfremdung
durch falsch definierte Lebensziele, zu

weit getriebene Spezialisierung und

Arbeitsteilung, hohe Kriminalität in

Bevölkerungsballungen sind unter anderem

Symptome dafür, dass die
Lebensbedingungen eine Entwicklung genommen

haben, die nicht mehr auf Lebensqualität

im eigentlichen Sinne,
sondern vor allem auf Quantität ausgerichtet

ist. Begriffe wie wirtschaftliches

Wachstum, Produktivitätssteigerung
und Leistungsgesellschaft werden

in hochindustrialisierten Ländern
bereits als Widersprüche empfunden.

Die Tatsache, dass bereits über zwanzig

Staaten Atombomben herstellen
können, die Ungewissheit eines Dritten

Weltkrieges, das Misstrauen
gegenüber einer von den reichen
Ländern allzulange ausgebeuteten Dritten
Welt, die Unsicherheit der wirtschaftlichen

Zukunft infolge Rohstoff- und

Energiemangels: all das sind reale
Gründe für das sich ständig ausbreitende

Gefühl der Ohnmacht und der

Sinnlosigkeit. Sicher wird nicht überall
mit der gleichen Intensität empfunden,

dass wir alle Mitglieder einer labil
gewordenen und bereits stark gefährdeten

Gesellschaft sind. Auch werden
negative Erscheinungsformen unserer
Kultur offenbar von mittleren und älteren

Generationen eher als schicksalshafte,

unabwendbare Zeiterscheinungen

hingenommen, während bei Jungen

und weniger Anpassungswilligen
dieselben Symptome auf stärkere
Ablehnung stossen. Wie pessimistisch
die Zukunft beurteilt wird, geht aus
einer kürzlich durchgeführten Umfrage
bei 4000 deutschschweizerischen
Jugendlichen zwischen 15 und 25 Jahren
hervor: über die Hälfte rechnet damit,
noch vor Ende dieses Jahrhunderts in

einen Krieg verwickelt zu werden. Und
der amerikanische General Alexander
Haig erklärte anfangs November, er
halte die achtziger Jahre für die
gefährlichste Periode der neueren
Geschichte. Die Erwachsenen von morgen

übernehmen von den Erwachsenen

von heute tatsächlich eine Welt, in

der es immer schwieriger wird, ein
sinnvolles Leben zu führen.
Es wird immer deutlicher: die vorwiegend

materialistisch orientierte Politik
in den massgeblichen Ländern hat die
Menschheit in eine Sackgasse geführt,
aus welcher nur schwer wieder
herauszukommen ist. Dies liegt teilweise in
der menschlichen Natur, teilweise in
den gesellschaftlichen Strukturen, die
sich historisch entwickelt haben und
deshalb nur schwer zu ändern sind.
Propaganda und Erziehung wirken
überdies dahin, diese Strukturen zu
erhalten.

Unter diesem Aspekt gesehen sind die
Voraussetzungen nicht günstig, in

absehbarer Zeit die allgemeine Sicherheit

zu erhöhen und der Weltbevölkerung

damit menschenwürdigere
Existenzbedingungen zu verschaffen.
Zwar ist der Mensch in der Lage, fast
jedes wissenschaftliche oder technische

Problem zu lösen; seine
gesellschaftlichen Probleme hat er während
seiner langen Geschichte nie zu lösen
vermocht. Wir wissen, dass Probleme
durch Gewalt nie gelöst wurden; trotzdem

wird aufgerüstet wie noch nie
zuvor. Wir wissen, dass es beim heutigen
Stand der Information nicht mehr möglich

ist, unseren Wohlstand weiter zu

steigern, solange die ärmsten Völker
nicht einmal über das Lebensnotwendigste

verfügen; dennoch beschränken
wir die Entwicklungshilfe auf ein
Minimum, das bestenfalls unser Gewissen
beruhigt. Wir wissen, dass das Pro-

44



blem des Hungers in der Dritten Welt
nicht gelöst werden kann, solange in
diesem Teil der Welt keine effiziente
Geburtenkontrolle existiert; wir kennen

die medizinischen Methoden, lassen

es aber aus falsch verstandener
Ethik zu, dass Millionen von Menschen
zur Welt gebracht werden, die vom Tage

ihrer Geburt an vom Hungertod
bedroht sind.
Der Grund für solche unannehmbare
Zustände liegt darin, dass es im 20.

Jahrhundert noch Schwierigkeiten
macht, gesellschaftliche Fragen rational

anzupacken. Irrationale
Verhaltensweisen, auch wenn sie noch so
schädlich sind, stehen nach wie vor in
hohem Ansehen. Dass die Dinge einen
Weg gehen, der nicht nur für eine
Minderheit, sondern für die Mehrheit der
Weltbevölkerung erstrebenswert ist,
wird nicht erreicht durch unerbittliches
Festhalten an überlieferten Traditionen

und Denkvorstellungen, sondern
durch Erkennen der gesellschaftlichen
Notwendigkeiten, durch etwas mehr
Vernunft und gesunden Menschenverstand.

Dies ist allerdings, wie Sigmund
Freud aufzeigte, rascher gesagt als
getan. Seine Kulturkritik bleibt deshalb
von grösster Aktualität. Ob sie
angesichts der zahlreichen ungelösten
Weltprobleme heute auf fruchtbareren
Boden fallen würde als damals, ist
ungewiss. Die Politik ist noch zu stark
geprägt durch Denkschablonen früherer
Zeiten, als Krieg und Eroberungen die
Methoden waren, mit denen Machthaber

ihre persönlichen Ziele verfolgten,
als Gewalt das Mittel war, mit
welchem Völker, Staaten, rassische und
religiöse Gruppen ihre natürlichen
Gegensätze zu überbrücken- und ihre
vermeintliche Überlegenheit zu manifestieren

suchten. Politik ist der Bereich,
in dem zweifellos die geringsten
Fortschritte erzielt worden sind.
Grund zur Hoffnung besteht insofern,
als die Bedrohung unserer Existenz real

ist und Lösungsansätze vorhanden
sind. Ein grosser Fehler wäre es aber,
den Wahnsinn atomarer Aufrüstung zu

verharmlosen, weil Verdrängung selten

zur Lösung eines Problems
beiträgt. Ein erster Schritt bestünde in
weltweiter Informations- und
Aufklärungstätigkeit, um die Völker der Erde,
die letzten Endes die Leidtragenden
sind, aus ihrer Lethargie wachzurüt-
teln. Eine solche Inititative müsste,
wenn überhaupt, von neutralen und
blockfreien Staaten ausgehen.

Dr. Walter Baumgartner

Neuer Humanismus
Aurelio Peccei: Die Qualität des
Menschen. Plädoyer für einen neuen
Humanismus. Mit einem Vorwort von
Eduard Pestei. 1977 Deutsche Verlags-
Anstalt GmbH, Stuttgart. 232 Seiten,
Fr. 26. —

Die Ideen für einen neuen Humanismus

des Präsidenten des Club of Rom,
Peccei, entspringen nicht nur seiner
lebhaften kreativen Phantasie,
sondern sind genauso tief in seiner streng
pragmatischen Einstellung verwurzelt.
Hier spricht ein kraftvoller, revolutionärer

Humanist, der nicht lange
Gedanken nachhängt, wenn er sie nicht
in die Tat umsetzen kann.

Um das Schlimmste zu verhüten, ist
mehr denn je eine neue nationale und
internationale Ordnung notwendig.
Doch kann sie allein die menschliche
Gesellschaft noch nicht auf die richtige

Spur setzen. Selbst dann nicht,
wenn eine effektive und gewissenhafte
Abrüstung in grossen Etappen, ein
umsichtiger und sparsamer Umgang mit
den Naturschätzen und als Konsequenz

eine strenge Kontrolle über das
Wachstum der Menschheit erfolgt.

Alles Gute und Schöne, was wir uns für
eine Veränderung der Welt erhoffen,
wird ausbleiben, wenn diese Veränderung

nicht auch und vor allem im
wesentlichen Träger alles Menschlichen,
im Menschen selbst, stattfindet. Der
wichtigste Faktor, von dem das
Schicksal der Menschheit abhängen
wird, ist die Qualität des Menschen.
Wohlgemerkt, nicht nur die Qualität
bestimmter Eliten, sondern die
durchschnittliche Qualität der Milliarden
Menschen, die die Erde bewohnen.

Es ist das Wahrnehmungsvermögen
des Menschen für seine neue Lage zu
schärfen. Das Verständnis für die
globale Verantwortung, die auf ihn
zukommt, ist zu stärken. Seine Urteilskraft

in bezug auf die Auswirkung seiner

Handlungen ist zu entwickeln.

Nur ein neuer Humanismus kann die
Wandlung des Menschen herbeiführen,

kann seine Fähigkeiten und Qualitäten

auf die Ebene seiner neuen
Verantwortung erheben, das heisst, nur

— oder Untergang
ein solcher Humanismus kann den
Menschen retten.
Dieser neue Humanismus muss nicht
nur auf die neue Macht des Menschen
und die äusseren Realitäten
zugeschnitten sein, sondern er muss auch
genügend stark und flexibel sein, um
die übrigen Revolutionen, die
industrielle, die wissenschaftliche, die
technologische und die sozio-politi-
sche, kontrollieren und lenken zu können.

Er muss selbst revolutionären
Charakter haben. Er muss genügend
kreativ sein und Überzeugung
ausstrahlen, um Prinzipien und Normen,
die heute noch als unantastbar gelten,
radikal zu erneuern, notfalls auch
umzustürzen, um die Entstehung neuer
Motivationen und neuer Werte —
geistiger, philosophischer, ethischer,
sozialer, ästhetischer, künstlerischer —

zu fördern, die den Erfordernissen dieser

Epoche entsprechen. Er muss
etwas darstellen, was die Masse der
Bevölkerung unserer — ach so klein
gewordenen — Welt aktiviert und was ihr
gehört. Was not tut, ist eine tiefgreifende

kulturelle Evolution der Menschheit

in ihrer Gesamtheit, damit sich ihre

Fähigkeiten und Qualitäten
substantiell verbessern, damit das gesamte

Menschheitssystem auf eine höhere
Ebene des Verstehens und der Organisation

gestellt wird, wozu ein stabiles
inneres Gleichgewicht und eine intensive

Kommunikation mit der Natur die
Voraussetzung bilden.
Was muss also geschehen, damit sich
der Mensch, und nicht seine äussere
Umwelt, wirklich ändert? Nicht
Wirtschaftswachstum, sondern eine
menschliche Entwicklung muss
einsetzen. Es müssen alle über Bildung
verfügen und möglichst Arbeit haben.
Jeder einzelne muss zunehmend die
Eignung besitzen, mit unserer Zeit zu
leben. Es ist weder klug noch nützlich,
einfach zu sagen und zu behaupten, es
handle sich um unerreichbare Ziele, es
gebe für das Problem, so wie es sich
stellt, keine Lösung. Es gibt keine
andere Chance für die Menschheit, den
steilen Abwärtsweg zu verlassen, auf
den sie geraten ist.

Johannes Woehlbier
in «Der Humanist» Mai 81

Christliche Armeen, christliche Schlachten, christliche Feldprediger, christliche
Staaten, das sind alles Dinge, die wie der Mann im Monde nur in der Einbildung ver-
irrter Leute ihr Dasein haben. Johann Heinrich Pestalozzi, 1746—1827

45


	Das Unbehagen in der Kultur

