
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 64 (1981)

Heft: 1

Artikel: Der Schrei eines Verstorbenen : und was wir Freidenker davon halten

Autor: A.B.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412673

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 06.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412673
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Der Schrei
eines Verstorbenen —
und was wir Freidenker davon halten

Mit dem Fragetitel «Zerstören sich die
Kirchen allmählich selbst?» veröffentlichte

das Zürcher «Tages-Anzeiger-
Magazin» in seiner Ausgabe vom 29.

November1980 (Nr. 48) einen zuvor in
der Zeitschrift «Neue Wege» erschienenen

Artikel von Peter Braunschweig,
der lange Jahre als Mitarbeiter der
Evangelisch-reformierten Kirche des
Kantons Bern gewirkt hatte. Die Tatsache,

dass der Verfasser vor kurzem aus
Verzweiflung aus dem Leben schied,
verleiht seinem Beitrag eine traurige
und traurig stimmende Aktualität.
Tragisch ist der Konflikt eines Mannes,
der im Spannungsfeld von Sozialismus
und Christentum seine geistige Heimat

verlor, und tragisch sind die
Konsequenzen, die er daraus glaubte ziehen

zu müssen.
Peter Braunschweig richtet einen
verzweifelten Appell an die
religiössozialistischen Kreise, die Kirchen vor
der Zerstörung durch den Ungeist des
Kapitalismus zu retten. Sein Aufruf
richtet sich an die Christen, die sozial
sein möchten (wobei allerdings manchen

von ihnen die christliche Tugend
der Sparsamkeit in die Quere kommt),
und er richtet sich an die Sozialdemokraten,

beziehungsweise alle
linksorientierten Mitbürgerinnen und Mitbürger,

die — schwerwiegenden Bedenken

zum Trotz — Christen, gute Christen

und treue Kirchenanhänger sein
und bleiben wollen.
Nicht angesprochen, sondern höchstens

provoziert finden sich zwei Gruppen

von Zeitgenossen, einmal die
Kirchenfreien, Konfessionslosen, sodann
die fraglos Kirchentreuen, die jeden
Zweifel an der angestammten
Glaubenslehre und jede Kritik an der
Haltung der Kirchenleitung als Sünde
betrachten. Es sind dies die Mitbürgerinnen

und Mitbürger, die sich privat und
im öffentlichen Leben mit einer gewissen

Selbstgerechtigkeit auf das grosse

christlich) berufen und in der
Vielzahl ihrer Glaubensgenossen eine
tragfähige Plattform der Selbstbestätigung

finden. Vor allem meine ich jene
Zeitgenossen, für die Worte wie
«Sozialdemokratie» oder «Sozialismus»
das rote Tuch bedeuten — Zielscheibe

für eine Vielfalt böser Worte und unguter

Taten. Denn in Gotteshäusern wie
in der ganz und gar unheiligen Politik
ist es immer noch üblich, das Bösesein

gegen das Böse (oder vorgestell-
termassen Böse) als eine Weise des
Gutseins zu begreifen.

Zwar gab Jesus von Nazareth, den die
Gläubigen mit dem altgriechischen
Wort «Christus» (d. h. «der Gesalbte»)
bezeichnen, seinen Anhängern die
Lehre des Verzeihens auf den Weg,
eine Lehre, die sogar die — von
Kriegsministern und Rüstungsfirmen
gar nicht geschätzte — Feindesliebe
in sich schliesst. Aber diese Lehre
rangiert — sehr zum Bedauern auch von
uns Freidenkern — unter «ferner
liefen». Denn finden sich nicht in der
Bibel, die von den Gläubigen als Wort
Gottes bezeichnet wird, genügend
Textstellen, die schwarz auf weiss
belegen, dass Gott nicht nur als Inbegriff
des Guten und des Gutseins zu verstehen

ist, sondern auch als zornerfüllter
Rächer der von seinen Untertanen
verübten Missetaten? Wer zählt die
Strafgerichte, die nach dem Wortlaut des
Alten Testaments von oben her über
die irdischen Sünder (und zahllose
Unschuldige) verhängt wurden? Und wie
steht es mit der Vorstellung einer
Hölle als Ort der Finsternis oder als
Stätte des ewigen Feuers, «wo Heulen
und Zähneknirschen ist»? Ist nicht
allein schon durch diese Vorstellung ein
Verhaltensschema fixiert, das als
Bösesein wider das Böse auf dieser schönen

Erde so viel Unheil angerichtet
hat? Für uns Freidenker ist «das Böse»
eine Krankheit, die es zu erkennen, zu

analysieren und mit geeigneten
Mitteln zu behandeln gilt. Alles Drein-
schlagen mit der Keule einer
strafbeflissenen christlichen Moral ist nichts
anderes als eine Art sozialpädagogischer

Quacksalberei.

Der nicht nur christliche, sondern in
einem weiteren Sinne religiöse Sadismus

äussert sich vor allem auch in der
Kindererziehung, und zwar in der Weise,

dass so viele Väter und Mütter ihre
Kinder schlagen, in der Meinung,
damit «das Böse» im Kinde zu treffen, wo¬

bei indessen nicht das Böse, sondern
das Kind in seinen tiefsten Gefühlen
getroffen und verletzt wird.
Wir Freidenker haben die Nase voll von
einer schizophrenen Moral, die einerseits

Verstehen und Verzeihen predigt
und zum Teil sogar praktiziert, anderseits

aber das Bösesein gegen das Böse

als taugliches Mittel zur Verteidigung

ethischer und kultureller Werte
betrachtet. Wie wir alle zu unserem
Leidwesen erfahren müssten, hat sich
diese seltsame Moral nicht bewährt.
Sie machte sich suspekt in den
Kreuzzügen, in den Ketzer- und Hexenprozessen

und in unzähligen Kriegen und
Schlächtereien bis auf den heutigen
Tag. Sie bescherte uns die Atombombe,

die nach amerikanischen Moralbegriffen

zweckmässigerweise nach
einem Gebet für gutes Gelingen
abgeworfen wird (siehe Hiroschima und
Nagasaki). Und sie bescherte uns Theologen,

die sich bereit fanden, dieses
Weltuntergangsinstrument als «ein letztes
Mittel zum Schutze allerhöchster
Güter» zu bejahen und zu befürworten. An
diese Theologen ergeht die Frage,
welchen Sinn sie darin finden können, die
Schleusentore der Hölle aufzureissen,
um die Pforte der Seligkeit zu verteidigen

Wir Freidenker sind nicht der Meinung,
dass es für den Frieden in der Familie,
zwischen den Staaten, Volks- und
Religionsgruppen notwendig ist, die
Kirchen in die Zukunft hinüberzuretten.
Wir haben wohlbgründete Vorbehalte
sowohl gegenüber der Lehre wie
gegenüber dem Auftreten der Kirchen in
der Öffentlichkeit (und auf der Hintertreppe

der Politik). Ausser dem — wie
oft mit den Füssen getretenen! — Gebot

der Nächstenliebe gibt es kaum
einen humanitären Fortschritt, kaum ein
Menschenrecht, das rechtmässig als
Errungenschaft des Christentums
bezeichnet werden könnte. Sowohl der
soziale Fortschritt, als auch die
Glaubens- und Gewissensfreiheit, die
Gleichberechtigung der Frau, ja auch
die Demokratie als Herrschaft des Volkes

müssten den kirchlichen,
beziehungsweise kirchenhörigen Autoritäten

mit Blut, Schweiss und Tränen
abgerungen werden. Wer wollte und
könnte das Gegenteil beweisen?

Somit dürfte sich — wie gesagt — eine
lange Diskussion über eine Rettung
der kirchlichen Organisationen aus
ihrer selbstverursachten Krise erübri-

3


	Der Schrei eines Verstorbenen : und was wir Freidenker davon halten

