Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 6

Artikel: Was hat die Kirche getan? [Teil 1]
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412618

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Die Tiere besitzen zwei wesentliche In-
stinkte: Die Selbsterhaltung und die
Arterhaltung. Im Nahrungswettbewerb
sorgen sie dafir, dass ihr Leben erhal-
ten bleibt. Sie kdnnen sich aber auch
opfern, wenn dies die Erhaltung der
ganzen Art erforderlich macht. Sie
kampfen in meist durchaus fairer Art
zur Auslese der Besten. Selbsterhal-
tung ist auf sich selbst bezogen; Arter-
haltung ist sozial, sogar bei den Tie-
ren. Dazu gehoren auch die Brutpflege.
und die Sorge fur die Nachkommen-
schaft.

Der Mensch, der ja aus tierischen Vor-
fahren entstanden ist, besitzt diese Ei-
genschaften ebenso. Dariiberhinaus
aber besitzt er Selbstbewusstsein, das
ihn diese Eigenschaften bewusst wer-
den ladsst, so dass er sie durch Willen
und Denken beeinflussen kann. So ent-
stehen Ethos und Moral. Er kann den
Selbsterhaltungstrieb frei lenken, und
zwar im guten und schlechten Sinne.
Er kann ihn zur Lebenserhaltung als
notwendig anerkennen und ihn ver-
nunftig und gemassigt lenken. Er kann
ihn aber auch Ubertreiben und alles zu
seinem Vergnugen steuern wollen.
Das ware dann allerdings krasser
Egoismus.

Andererseits kann er den angeborenen
Arterhaltungstrieb so lenken, dass er
bewusst soziale Ziele setzt, sich fur
Ideale aufopfert, die gesellschaftli-
chen Bindungen frei anerkennt und
sich ihnen in Verantwortung fugt oder
auch widersetzt, wenn es erforderlich
erscheint. Dies ist dann als Altruismus
die Grundlage der Moral.

Jeder Mensch hat die Anlage zum Gu-
ten und Bésen in sich. Er kann sich
selbst in sich in dem «moralischen Ge-
setz» geborgen fuhlen. Es gehort zur
menschlichen Eigenart, aus dem Arter-
haltungstrieb entstanden, als Quelle
moralischen Verhaltens. In ihm kann
der Mensch geborgen sein. Dies ist re-
aler als der Glaube, dass Moral von ei-
nem unbekannten Gott stamme. Die-
ses moralische Gesetz ist die Grundla-
ge des Guten im Menschen, das er in
Verantwortung und bewusst als Wille
zum Guten und Rechten seinem Ver-
halten zugrunde legen kann und soll.
In ihm kann und soll er sich geborgen
fahlen, weil er es real in sich besitzt.
Dies kann er aber erst, wenn er eine ge-
wisse Reife erlangt hat, wenn sein Be-
wusstsein sich entwickelt hat und er
genigend Erfahrung besitzt.

46

Der Gegenpol ist die Selbsterhaltung,
die leicht zum Egoismus entartet und
dann ein Sich-Ausleben der Triebe ver-
langt. Diesem Sich-Gehenlassen ver-
fallen Menschen leichter. Erst die Er-
kenntnis, dass beides im Menschen
angelegt ist, fuhrt dazu, den «kategori-
schen Imperativ», das moralische Ge-
setz in uns, als freien Willen zum Gu-
ten und Rechten, als den eigentlichen
Wert des Menschen anzuerkennen und
seine Triebe im Zaum zu halten. Frei
ist der Mensch erst, wenn er in Verant-
wortung und Selbstbeherrschung han-

delt, nicht wenn er sich gehen lasst
und damit unfrei seinen Trieben nach-
gibt.

Diese Geborgenheit ist eine existen-
tielle Moglichkeit in unserem Inneren,
ist Zeichen menschlicher Reife, fuhrt
zur Verantwortung in unserem Han-
deln, nicht etwa aus Angst vor
Strafe, aus Angst vor dem jungsten Ge-
richt, sondern aus innerer Geborgen-
heit in eine wesentliche Eigenschaft
menschlichen Wesens.

Dr.Hans Titze

Was hat die Kirche getan?

Robert Green Ingersoll, der im letzten Jahrhundert in Amerika lebte, war
ein Pionier des Freidenkertums. Er veroffentlichte zahlreiche Schriften
und kdmpfte auch sonst nachhaltig fiir seine Uberzeugung. Wir werden
im folgenden einen Vortrag von ihm publizieren, den er am 25. November
1897 in Chicago vor 5000 Leuten hielt.

Die Rede ist zwar, dies sei zugegeben, nicht gerade neu, doch sie ent-
hédlt Gedanken, die ihre Aktualitat bis heute nicht verloren haben und
sehr wohl einiger Uberlegung wert sind.

Manche unserer Ahnen vor vielen Zeit-
altern waren Weise, lebten in Hohlen
und im Dickicht. Ihr Kérper, ihre niede-
ren Stirnen waren behaart. Sie assen
‘Beeren, Wurzeln, Rinde, Niusse und Un-
geziefer. Sie liebten rohe Fische und
Schlangen. Sie hatten Klauen wie wil-
de Tiere. Irgendwie entdeckten sie das
Feuer, wie es durch Reibung entsteht.
Sie merkten, dass sie sich damit er-
warmen und sich vor Frost und Sturm
schitzen konnten. In kurzer Zeit stell-
ten sie Keulen und grobe Waffen
her, mit denen immer grdssere Tiere er-
legt und manchmal auch einer von ih-
nen getdtet wurde. Langsam, muhsam
und zumeist unmerklich machten sie
Fortschritte.

Sie krochen, stolperten und schwank-
ten dem Licht entgegen. Die Welt war
ihnen unbewusst. Uberall war das Ge-
heimnisvolle, das Bose, das Furchtba-
re, das Schéadliche. Die Walder waren
voll von Monstern und die Finsternis
angefiillt mit Gespenstern, Teufeln
und bdsen Gottern.

Diese armen Unglicklichen waren die
Sklaven der Angst, der Spielball béser
Traume, Dann und wann erhob sich ei-
ner lUber seine Genossen, gebrauchte
das bisschen Verstand, Uber das er

verfigte und fand irgendetwas Neues
— Besseres. Dann toteten ihn die Men-
schen und knieten spater an seinem
Grabe. Ein weiterer Denker gab seine
Gedanken: er wurde ermordet und eine
andere Gruft wurde mit Ehrfurcht be-
handelt und ein weiterer Schritt vor-
warts getan.

Durch unzahlige Jahre des Unwissens
und der Grausamkeit, der Meinungen
und Verbrechen, des Mordens und der
Verehrung, des Heroismus, des Lei-
dens und der Selbstverleugnung er-
reichte die Rasse die Hohe, auf der wir
jetzt stehen.

Riickblick

Zurickschauend auf die langen und
gewundenen Wege, die zwischen dem
Barbarentum der Vergangenheit und
der heutigen Zivilisation liegen, an die
Jahrhunderte denkend, die wie Wogen
zwischen diesen weit entfernten Ufern
roliten, kénnen wir uns die Leiden un-
serer Vorfahren, die Fehler, die sie
machten, vorstellen. Wir haben eine
Idee von ihrer Unwissenheit, ihrer
Dummheit, ihrer Grausamkeit wie
auch von ihren Empfindungen, ihrer
Gute und ihrem Heroismus.



Es ist ein langer, langer Weg vom Wil-
den zum Wissenschafter; ein langer
Pfad von der Hoéhle zu einem herr-
schaftlichen Haus; von Blattern zu
Kleidern; eine weite Entfernung vom
flackernden Licht zur Bogenlampe;
vom Steinhammer zu einer modernen
Muhle. Ein weiter Weg von der Panflo-
te zur Violine, zu einem Orchester; von
einem schwimmenden Holzstumpf zu
einem Dampfschiff; von einer Sichel zu
einer M&hmaschine; vom Flegel zur
Dreschmaschine; von einem krummen
Stock zu einem Pflug; vom Spinnrad zu
einer Jennymaschine; vom Handweb-
stuhl zu einer Jacquardmaschine, die
schone Muster und wunderbare Blu-
men webt; von der Schlinge zum Ge-
wehr; von der Schleuder zur Kanone;
ein weiter Weg von der Sklaverei zur
Freiheit; vom Anschein zu Tatsachen;
von der Furcht zur Vernunft und vom
Aberglauben zum Wissen. Und jetzt
hat ein Teil der menschlichen Rasse
diese Entfernung zuruckgelegt. Zahllo-
se Hindernisse wurden Uberwunden,
unzahlige Feinde besiegt, und Millio-
nen und Millionen sind gestorben, ha-
ben gearbeitet und gelebt fur ihre Mit-
arbeiter, und Tausende haben Siege
fur das Recht gewonnen.

Fur die Wohltaten, deren wir uns er-
freuen, fur das Gluck, fur die Freiheit,
das Gedeihen sollten wir dankbar sein;
unsere Herzen sollten Uberfliessen in
Dankbarkeit.

Wem und fur was sollten wir danken?
Was hat die «rechtgldubige» Kirche in
diesen Jahrhunderten zum Wohl der
Menschheit beigetragen?

In diesem Leben braucht der Mensch
Kleidung, Obdach, Nahrung und Feue-
rung. Er braucht Schutz vor Hitze und
Kalte, vor Schnee und Sturm. Er muss
an den morgigen Tag denken. Im Som-
mer der Jugend muss er fur den Winter
des Alters sorgen. Er muss etwas uber
die Ursachen von Krankheiten wissen,
uber die Gesundheitsbedingungen.
Wenn moglich sollte er Schmerzen be-
siegen, das Leben veredeln und seine
Jahre verlangern. Er muss die Bedurf-
nisse des Korpers erfullen und, wenn
moglich, den Hunger der Seele sétti-
gen. So frage ich heute: Was tat die
Kirche Gutes?

Hat sie die Menscheit gelehrt, die Erde
Z2u bebauen, Heime zu errichten, Klei-
der zu weben, Krankheiten zu behan-

deln oder zu verhindern, Schiffe zu
bauen, die Meere zu befahren, Schmer-
zen zu besiegen, das Leben zu verlan-
gern?

Hat Jesus oder einer seiner Apostel et-
was zu der Summe von Wissen zuge-
fiigt? Sagten sie ein Wort zugunsten
einer Wissenschaft, zugunsten irgend-
einer Kunst? Lehrten sie das Evangeli-
um der Selbstsicherheit, des Fleisses,
der ehrlichen Anstrengung? Kann ir-
gendein Bauer, Mechaniker oder Na-
turwissenschafter etwas Brauchbares
im Neuen oder Alten Testament fin-
den? Ist irgendwo im heiligen Buch et-
was, das einem Geologen, Astrono-
men, Biologen, einem Physiker, Erfin-
der, Fabrikbesitzer eine nutzliche Tat-
sache brachte?

Was die Kirche lehrte

Zuerst lehrte die Kirche die Nichtig-
keit, die Wertlosigkeit aller irdischen
Dinge, die Bosheit des Wohlstandes,
die Gluckseligkeit der Armut. Sie lehr-
te, dass die Aufgabe des Lebens die
Vorbereitung auf den Tod sei. Sie be-
stand darauf, dass ein sicherer Glaube
notig sei fur das Heil und dass alle, die
im Glauben versagten, oder zumindest
zweifelten, ewige Pein erleiden wir-
den. In Ubereinstimmung mit der Kir-
che waren naturliche Winsche, Ehr-
geiz und Leidenschaften der Men-
schen allesamt gottlos, alle verdorben.
Gott zu lieben, Selbstverleugnung zu
Uben, Verlangen zu Uberwinden, Reich-
tum zu verachten, Erfolg zu hassen,
Frau und Kind zu verlassen, von Wur-
zeln und Beeren zu leben, Gebete zu
wiederholen, Lumpen zu tragen, im
Schmutz zu leben, von Herzen Liebe zu
Uben — das waren far Jahrhunderte
die hochsten Tugenden und die, wel-
che sie ausibten, wurden Heilige ge-
nannt. Die Heiligen standen ihren An-
hangern nicht bei, ihre Junger dienten
ihnen. Sie arbeiteten nicht, sie waren
Bettler, sie lebten von der Arbeit ande-
rer. Sie waren Parasiten! Sie waren
Uber die Vernunft hinaus; sie folgten
den Lehren Christi. Sie sorgten nicht
fur den kommenden Tag. Sie verstim-
melten ihre Korper, zerstorten ihr
Fleisch, vernichteten ihre Sinne um
des Gluckes in einer andern Welt wil-
len. Wahrend ihrer Lebenstage hielten
sie ihre Augen auf das Grab gerichtet.
Sie pfluckten keine Blumen am Wege,
sie wanderten im Staub der Strasse;
sie vermieden die grunen Felder, Seuf-
zen und Stéhnen waren die ganze Mu-

sik, die sie zu héren winschten. Das
Murmeln von Béchen, der Gesang der
Vogel und Kinderlachen war nichts fur
sie. Freude war das Kind der Siinde;
der Gluckliche musste sein Herz veran-
dern. Die Heiligen waren sindlos und
elend, aber sie besassen Glauben. Sie
waren fromm und ungliicklich, aber sie
hinkten Neu-Jerusalem zu.

Was tat die Kirche?

Sie klagte Stolz und Luxus an, Dinge,
die das Leben schmucken und berei-
chern, alle Vergnigen der Sinne, der
Ekstasen der Liebe, das Glick des
Herzens, im Familienkreis die Umar-
mung von Frau und Kindern — und die
Kirche tat dies alles, weil sie das Le-
ben als eine Prufung, als Zeit der Vor-
bereitung fur das Geistige ansah, als
Aufgabe, die Natur zu Uberwinden, die
Liebe auf das Unsichtbare zu richten,
um leidenschaftslos zu werden, das
Fleisch zu bezwingen, das Blut in den
Adern gefrieren zu lassen, die Schwin-
gen der Fantasie nicht zu entfalten, tot
zu sein fuar die Welt . ..

Was tat die Kirche?

Sie gab vor, von Gott Offenbarung zu
haben. Sie wusste den Pfad zu ewiger
Freude, den Weg des Todes. Sie pre-
digte Rettung durch den Glauben, aber
sie betonte, dass nur Strenggldaubige
Engel werden kénnten und alle Denker
verdammt wiirden. Sie wusste es, und
weil sie es wusste, wurde sie die Fein-
din von Diskussion, Forschung und
Nachdenken. Warum forschen, warum
diskutieren, wenn man weiss? Warum
denken, wenn man Gewissheit besitzt?
Die Kirche suchte die Welt zu ver-
sklaven. Sie berief sich auf die Macht.
Sie zog das Schwert aus der Scheide,
entziindete die Scheiterhaufen,
schmiedete die Ketten, baute die Ver-
liese, errichtete das Schafott, erfand
und wandte die Folter an. Sie legte
Feuer, sie verstiimmelte, sie kerkerte
ein und folterte; sie blendete und ver-
brannte, sie hdngte und kreuzigte und
vernichtete Millionen von Mannern und
Frauen. Sie zerstérte jeden Nerv im
Koérper, verursachte jede Pein, die emp-
funden, jede Qual, die erlitten werden
kann, und sie tat das alles, um die
Wahrheit von Gott, wie sie sagte, zu er-
halten, um Ketzerei und Zweifel zu zer-
storen und um eine kleine Zahl runzli-
ger Seelen zu erretten.

Fortsetzung in der ndchsten Ausgabe

47



	Was hat die Kirche getan? [Teil 1]

