
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 6

Artikel: Was hat die Kirche getan? [Teil 1]

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412618

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412618
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Tiere besitzen zwei wesentliche
Instinkte: Die Selbsterhaltung und die
Arterhaltung. Im Nahrungswettbewerb
sorgen sie dafür, dass ihr Leben erhalten

bleibt. Sie können sich aber auch
opfern, wenn dies die Erhaltung der

ganzen Art erforderlich macht. Sie

kämpfen in meist durchaus fairer Art
zur Auslese der Besten. Selbsterhaltung

ist auf sich selbst bezogen;
Arterhaltung ist sozial, aogar bei den Tieren.

Dazu gehören auch die Brutpflege.
und die Sorge für die Nachkommenschaft.

Der Mensch, der ja aus tierischen
Vorfahren entstanden ist, besitzt diese
Eigenschaften ebenso. Darüberhinaus
aber besitzt er Selbstbewusstsein, das
ihn diese Eigenschaften bewusst werden

lässt, so dass er sie durch Willen
und Denken beeinflussen kann. So
entstehen Ethos und Moral. Er kann den

Selbsterhaltungstrieb frei lenken, und

zwar im guten und schlechten Sinne.
Er kann ihn zur Lebenserhaltung als
notwendig anerkennen und ihn
vernünftig und gemässigt lenken. Er kann
ihn aber auch übertreiben und alles zu
seinem Vergnügen steuern wollen.
Das wäre dann allerdings krasser
Egoismus.

Andererseits kann er den angeborenen
Arterhaltungstrieb so lenken, dass er
bewusst soziale Ziele setzt, sich für
Ideale aufopfert, die gesellschaftlichen

Bindungen frei anerkennt und
sich ihnen in Verantwortung fügt oder
auch widersetzt, wenn es erforderlich
erscheint. Dies ist dann als Altruismus
die Grundlage der Moral.

Jeder Mensch hat die Anlage zum Guten

und Bösen in sich. Er kann sich
selbst in sich in dem «moralischen
Gesetz» geborgen fühlen. Es gehört zur
menschlichen Eigenart, aus dem
Arterhaltungstrieb entstanden, als Quelle
moralischen Verhaltens. In ihm kann
der Mensch geborgen sein. Dies ist
realer als der Glaube, dass Moral von
einem unbekannten Gott stamme. Dieses

moralische Gesetz ist die Grundlage

des Guten im Menschen, das er in

Verantwortung und bewusst als Wille
zum Guten und Rechten seinem
Verhalten zugrunde legen kann und soll.
In ihm kann und soll er sich geborgen
fühlen, weil er es real in sich besitzt.
Dies kann er aber erst, wenn er eine
gewisse Reife erlangt hat, wenn sein Be-

wusstsein sich entwickelt hat und er
genügend Erfahrung besitzt.

Der Gegenpol ist die Selbsterhaltung,
die leicht zum Egoismus entartet und
dann ein Sich-Ausleben der Triebe
verlangt. Diesem Sich-Gehenlassen
verfallen Menschen leichter. Erst die
Erkenntnis, dass beides im Menschen
angelegt ist, führt dazu, den «kategorischen

Imperativ», das moralische
Gesetz in uns, als freien Willen zum Guten

und Rechten, als den eigentlichen
Wert des Menschen anzuerkennen und
seine Triebe im Zaum zu halten. Frei
ist der Mensch erst, wenn er in
Verantwortung und Selbstbeherrschung han-

Manche unserer Ahnen vor vielen
Zeitaltern waren Weise, lebten in Höhlen
und im Dickicht. Ihr Körper, ihre niederen

Stirnen waren behaart. Sie assen
Beeren, Wurzeln, Rinde, Nüsse und
Ungeziefer. Sie liebten rohe Fische und
Schlangen. Sie hatten Klauen wie wilde

Tiere. Irgendwie entdeckten sie das
Feuer, wie es durch Reibung entsteht.
Sie merkten, dass sie sich damit
erwärmen und sich vor Frost und Sturm
schützen konnten. In kurzer Zeit stellten

sie Keulen und grobe Waffen
her, mit denen immer grössere Tiere
erlegt und manchmal auch einer von
ihnen getötet wurde. Langsam, mühsam
und zumeist unmerklich machten sie
Fortschritte.

Sie krochen, stolperten und schwankten

dem Licht entgegen. Die Welt war
ihnen unbewusst. Überall war das
Geheimnisvolle, das Böse, das Furchtbare,

das Schädliche. Die Wälder waren
voll von Monstern und die Finsternis
angefüllt mit Gespenstern, Teufeln
und bösen Göttern.

Diese armen Unglücklichen waren die
Sklaven der Angst, der Spielball böser
Träume.. Dann und wann erhob sich
einer über seine Genossen, gebrauchte
das bisschen Verstand, über das er

delt, nicht wenn er sich gehen lässt
und damit unfrei seinen Trieben nachgibt.

Diese Geborgenheit ist eine existentielle

Möglichkeit in unserem Inneren,
ist Zeichen menschlicher Reife, führt
zur Verantwortung in unserem
Handeln, nicht etwa aus Angst vor
Strafe, aus Angst vor dem jüngsten
Gericht, sondern aus innerer Geborgenheit

in eine wesentliche Eigenschaft
menschlichen Wesens.

Dr. Hans Titze

verfügte und fand irgendetwas Neues

— Besseres. Dann töteten ihn die
Menschen und knieten später an seinem
Grabe. Ein weiterer Denker gab seine
Gedanken: er wurde ermordet und eine
andere Gruft wurde mit Ehrfurcht
behandelt und ein weiterer Schritt
vorwärts getan.

Durch unzählige Jahre des Unwissens
und der Grausamkeit, der Meinungen
und Verbrechen, des Mordens und der
Verehrung, des Heroismus, des
Leidens und der Selbstverleugnung
erreichte die Rasse die Höhe, auf der wir
jetzt stehen.

Rückblick

Zurückschauend auf die langen und
gewundenen Wege, die zwischen dem
Barbarentum der Vergangenheit und
der heutigen Zivilisation liegen, an die
Jahrhunderte denkend, die wie Wogen
zwischen diesen weit entfernten Ufern
rollten, können wir uns die Leiden
unserer Vorfahren, die Fehler, die sie
machten, vorstellen. Wir haben eine
Idee von ihrer Unwissenheit, ihrer
Dummheit, ihrer Grausamkeit wie
auch von ihren Empfindungen, ihrer
Güte und ihrem Heroismus.

Was hat die Kirche getan?

Robert Green Ingersoll, der im letzten Jahrhundert in Amerika lebte, war
ein Pionier des Freidenkertums. Er veröffentlichte zahlreiche Schriften
und kämpfte auch sonst nachhaltig für seine Überzeugung. Wir werden
im folgenden einen Vortrag von ihm publizieren, den er am 25. November
1897 in Chicago vor 5000 Leuten hielt.
Die Rede ist zwar, dies sei zugegeben, nicht gerade neu, doch sie
enthält Gedanken, die ihre Aktualität bis heute nicht verloren haben und
sehr wohl einiger Überlegung wert sind.

46



Es ist ein langer, langer Weg vom Wilden

zum Wissenschafter; ein langer
Pfad von der Höhle zu einem
herrschaftlichen Haus; von Blättern zu

Kleidern; eine weite Entfernung vom
flackernden Licht zur Bogenlampe;
vom Steinhammer zu einer modernen
Mühle. Ein weiter Weg von der Panflöte

zur Violine, zu einem Orchester; von
einem schwimmenden Holzstumpf zu
einem Dampfschiff; von einer Sichel zu

einer Mähmaschine; vom Flegel zur
Dreschmaschine; von einem krummen
Stock zu einem Pflug; vom Spinnrad zu
einer Jennymaschine; vom Handwebstuhl

zu einer Jacquardmaschine, die
schöne Muster und wunderbare
Blumen webt; von der Schlinge zum
Gewehr; von der Schleuder zur Kanone;
ein weiter Weg von der Sklaverei zur
Freiheit; vom Anschein zu Tatsachen;
von der Furcht zur Vernunft und vom
Aberglauben zum Wissen. Und jetzt
hat ein Teil der menschlichen Rasse
diese Entfernung zurückgelegt. Zahllose

Hindernisse wurden überwunden,
unzählige Feinde besiegt, und Millionen

und Millionen sind gestorben,
haben gearbeitet und gelebt für ihre
Mitarbeiter, und Tausende haben Siege
für das Recht gewonnen.

Für die Wohltaten, deren wir uns
erfreuen, für das Glück, für die Freiheit,
das Gedeihen sollten wir dankbar sein;
unsere Herzen sollten überfliessen in

Dankbarkeit.

Wem und für was sollten wir danken?
Was hat die «rechtgläubige» Kirche in
diesen Jahrhunderten zum Wohl der
Menschheit beigetragen?

In diesem Leben braucht der Mensch
Kleidung, Obdach, Nahrung und Feuerung.

Er braucht Schutz vor Hitze und
Kälte, vor Schnee und Sturm. Er muss
an den morgigen Tag denken. Im Sommer

der Jugend muss er für den Winter
des Alters sorgen. Er muss etwas über
die Ursachen von Krankheiten wissen,
über die Gesundheitsbedingungen.
Wenn möglich sollte er Schmerzen
besiegen, das Leben veredeln und seine
Jahre verlängern. Er muss die Bedürfnisse

des Körpers erfüllen und, wenn
möglich, den Hunger der Seele sättigen.

So frage ich heute: Was tat die
Kirche Gutes?

Hat sie die Menscheit gelehrt, die Erde
zu bebauen, Heime zu errichten, Kleider

zu weben, Krankheiten zu behan¬

deln oder zu verhindern, Schiffe zu
bauen, die Meere zu befahren, Schmerzen

zu besiegen, das Leben zu verlängern?

Hat Jesus oder einer seiner Apostel
etwas zu der Summe von Wissen zugefügt?

Sagten sie ein Wort zugunsten
einer Wissenschaft, zugunsten irgendeiner

Kunst? Lehrten sie das Evangelium

der Selbstsicherheit, des Fleisses,
der ehrlichen Anstrengung? Kann
irgendein Bauer, Mechaniker oder
Naturwissenschafter etwas Brauchbares
im Neuen oder Alten Testament
finden? Ist irgendwo im heiligen Buch
etwas, das einem Geologen, Astronomen,

Biologen, einem Physiker, Erfinder,

Fabrikbesitzer eine nützliche
Tatsache brächte?

Was die Kirche lehrte
Zuerst lehrte die Kirche die Nichtigkeit,

die Wertlosigkeit aller irdischen
Dinge, die Bosheit des Wohlstandes,
die Glückseligkeit der Armut. Sie lehrte,

dass die Aufgabe des Lebens die
Vorbereitung auf den Tod sei. Sie
bestand darauf, dass ein sicherer Glaube
nötig sei für das Heil und dass alle, die
im Glauben versagten, oder zumindest
zweifelten, ewige Pein erleiden
würden. In Übereinstimmung mit der
Kirche waren natürliche Wünsche,
Ehrgeiz und Leidenschaften der
Menschen allesamt gottlos, alle verdorben.
Gott zu lieben, Selbstverleugnung zu
üben, Verlangen zu überwinden, Reichtum

zu verachten, Erfolg zu hassen,
Frau und Kind zu verlassen, von Wurzeln

und Beeren zu leben, Gebete zu
wiederholen, Lumpen zu tragen, im
Schmutzizu leben, von Herzen Liebe zu
üben — das waren für Jahrhunderte
die höchsten Tugenden und die, welche

sie ausübten, wurden Heilige
genannt. Die Heiligen standen ihren
Anhängern nicht bei, ihre Jünger dienten
ihnen. Sie arbeiteten nicht, sie waren
Bettler, sie lebten von der Arbeit anderer.

Sie waren Parasiten! Sie waren
über die Vernunft hinaus; sie folgten
den Lehren Christi. Sie sorgten nicht
für den kommenden Tag. Sie verstümmelten

ihre Körper, zerstörten ihr
Fleisch, vernichteten ihre Sinne um
des Glückes in einer andern Welt
willen. Während ihrer Lebenstage hielten
sie ihre Augen auf das Grab gerichtet.
Sie pflückten keine Blumen am Wege,
sie wanderten im Staub der Strasse;
sie vermieden die grünen Felder, Seufzen

und Stöhnen waren die ganze Mu¬

sik, die sie zu hören wünschten. Das
Murmeln von Bächen, der Gesang der
Vögel und Kinderlachen war nichts für
sie. Freude war das Kind der Sünde;
der Glückliche musste sein Herz verändern.

Die Heiligen waren sündlos und
elend, aber sie besassen Glauben. Sie
waren fromm und unglücklich, aber sie
hinkten Neu-Jerusalem zu.

Was tat die Kirche?

Sie klagte Stolz und Luxus an, Dinge,
die das Leben schmücken und
bereichern, alle Vergnügen der Sinne, der
Ekstasen der Liebe, das Glück des
Herzens, im Familienkreis die Umarmung

von Frau und Kindern — und die
Kirche tat dies alles, weil sie das
Leben als eine Prüfung, als Zeit der
Vorbereitung für das Geistige ansah, als
Aufgabe, die Natur zu überwinden, die
Liebe auf das Unsichtbare zu richten,
um leidenschaftslos zu werden, das
Fleisch zu bezwingen, das Blut in den
Adern gefrieren zu lassen, die Schwingen

der Fantasie nicht zu entfalten, tot
zu sein für die Welt

Was tat die Kirche?

Sie gab vor, von Gott Offenbarung zu
haben. Sie wusste den Pfad zu ewiger
Freude, den Weg des Todes. Sie
predigte Rettung durch den Glauben, aber
sie betonte, dass nur Strenggläubige
Engel werden könnten und alle Denker
verdammt würden. Sie wusste es, und
weil sie es wusste, wurde sie die Feindin

von Diskussion, Forschung und
Nachdenken. Warum forschen, warum
diskutieren, wenn man weiss? Warum
denken, wenn man Gewissheit besitzt?
Die Kirche suchte die Welt zu
versklaven. Sie berief sich auf die Macht.
Sie zog das Schwert aus der Scheide,
entzündete die Scheiterhaufen,
schmiedete die Ketten, baute die
Verliese, errichtete das Schafott, erfand
und wandte die Folter an. Sie legte
Feuer, sie verstümmelte, sie kerkerte
ein und folterte; sie blendete und
verbrannte, sie hängte und kreuzigte und
vernichtete Millionen von Männern und
Frauen. Sie zerstörte jeden Nerv im
Körper, verursachte jede Pein, die
empfunden, jede Qual, die erlitten werden
kann, und sie tat das alles, um die
Wahrheit von Gott, wie sie sagte, zu
erhalten, um Ketzerei und Zweifel zu
zerstören und um eine kleine Zahl runzliger

Seelen zu erretten.

Fortsetzung in der nächsten Ausgabe

47


	Was hat die Kirche getan? [Teil 1]

