
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 6

Artikel: Frei ist nur der in sich selbst geborgene Mensch

Autor: Titze, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412617

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412617
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Frei ist nur der in sich selbst
geborgene Mensch

Von kirchlich-religiöser Seite hält man
den Freidenkern oft entgegen, dass es
für den Menschen nötig sei, sich
geborgen zu fühlen, dass dies aber bei
der Ableugnung eines Glaubens an
Gott nicht möglich sei. Man müsse
sich doch, so heisst es, an etwas halten

können, das die eigentliche
Verantwortung für das Verhalten der
Menschen vorschreibe, ihnen Regeln
(Gebote) fürs Leben gebe.

Nun, die Erfahrung hat gezeigt, dass
jene Menschen, die nicht an Gott glauben,

keineswegs schlechter sind als
die Gläubigen, dass auch sie verant-
wortungsbewusst handeln, vielleicht
sogar in vermehrtem Masse, da sie
nicht auf die Vergebung ihrer «Sünden»

hoffen können, sondern die Folgen

ihrer Taten überlegen und bedenken

müssen. Schon erfahrungsgemäss
ist also eine Geborgenheit durch ein
höheres Wesen nicht besser, als wenn
man auf sich selbst gestellt ist. Warum
dies so ist, soll im folgenden erläutert
werden.

Von Kindern kann man noch kein Ver-

antwortungsbewusstsein erwarten.
Sie können sich in der Welt noch nicht
zurechtfinden; ihr Tun und Lassen ist
noch triebhaft und instinktiv bestimmt.
Wohl löst sich bei der Geburt die enge
Verbindung mit der Mutter, aber diese
Lösung ist nicht sofort vollständig.
Deshalb spricht man von der Nestwärme,

die ein Kind zunächst nötig hat. Es

sucht Geborgenheit bei der Mutter.
Erst allmählich erwacht das Bewusst-
sein, das nach mehr Selbständigkeit
strebt. Die Suche nach Geborgenheit
und das erwachende Selbstbewusst-
sein stehen beim Kind im Widerstreit.
Es sucht noch Schutz und Geborgenheit

bei den Eltern, will aber auch
schon selbständig handeln. Dies führt
zu einem Zwiespalt, der sich in

Trotzhandlungen auswirkt. Trotzdem sucht
jedes Kind bei den Eltern Rat, wenn
nicht durch eine falsche Erziehung
bereits das Vertrauen verlorengegangen
ist. Das Kind sucht Geborgenheit, weil
es noch nicht weiss, wie es sich in der
Welt verhalten muss.

Dieses Zusammenspiel von Selbständigkeit

und Geborgenheit wird vielfach

nicht begriffen. Antiautoritäre Erziehung

überlässt das Kind vorwiegend
sich selbst, verzichtet auf Geborgenheit.

Allzu scharfe und strenge Autorität

wiederum drängt die erwachende
Selbständigkeit zurück und kann das
Vertrauen, ohne das es keine
Geborgenheit gibt, verringern. Wie überall ist
der Mittelweg das Beste. Die
Geborgenheit darf Kindern nicht fehlen, doch
liegt sie nicht in Gott, sondern in den
Eltern. Es ist sogar gefährlich, sie aus
Gott zu beziehen, da so eine Entfremdung

gegenüber den Eltern entstehen
kann.

Dies gilt auch für die Jugend, die noch
unsicher ist, da ihr Erfahrungen
weitgehend fehlen. Andererseits ist es ein
biologisches Gesetz — das man bei
höheren Tieren beobachtet —, dass
sich heranwachsende Lebewesen mit
der beginnenden Geschlechtsreife von
den Eltern loslösen möchten. Beim
Menschen gibt es dies auch und führt
manchmal fast instinktiv zum unüberlegten

Verlassen des Elternhauses.
Dann treibt der noch vorhandene Trieb
nach Geborgenheit die Jugendlichen
in etwas Neues, in die Arme von
Institutionen, die ihnen Geborgenheit
versprechen. Nun allerdings nicht durch
die Eltern, sondern durch von Gott
«begnadete Führer» oder durch Gott
selbst. Und manchmal flüchten sie
auch in weltliche Organisationen, die
utopische Zukunftsvisionen versprechen.

Die Jugendlichen meinen, in solchen
Organisationen Geborgenheit und
bessere Zukunftsaussichten zu finden.
Die Suche danach ist eine Folge noch
fehlender innerer Reife; man sucht
woanders, was man in sich selbst noch
nicht finden kann und auch bei den
Eltern nicht mehr zu finden glaubt.
Solange der Mensch ausserhalb eine
Geborgenheit sucht, ist er noch nicht fertig.

Die Entwicklung jedes Menschen
geht von der völligen Einheit im Körper
der Mutter über die Nestwärme nach
der Geburt, über das Geborgensein bei
den Eltern im kindlichen Alter, über
das Geborgensein in äusseren Dingen,
bei Gott oder Ideologien politischer Art
bis hin zum wirklich reifen Menschen,
der aus sich selbst in kritischem Den¬

ken die'Welt verstehen will und damit
in sich die Geborgenheit findet. Wann
dieses Ziel erreicht wird, ist verschieden.

Es ist wohl das eigentlich
Menschliche, wird aber oft spät oder
überhaupt gar nicht erreicht. Alle
diejenigen, die selbst noch als alte
Menschen eine Geborgenheit in übernatürlichen

Kräften, sei es in Gott, im
Aberglauben, in unwissenschaftlichen
parapsychologischen Wundern und in
kritiklos hingenommenen Ideologien
suchen, erreichen diese ihre Reife als
das erste menschliche Ziel nie. Es ist
leider die grosse Mehrheit.

In der Jugend, von der man annimmt,
sie sei die Zukunft, hat der Mensch dieses

Ziel noch weniger erreicht. Der
angegebene Werdegang zeigt, dass sie
die Geborgenheit noch nicht in sich
haben kann. Allzu sehr neigt sie dazu,
sich religiösen Sekten und politischen
Ideologien hinzugeben, was
fälschlicherweise für Fortschrittsdenken
gehalten wird. Es sind nur wenige, die
sich von dieser äusseren Sucht nach
Geborgenheit freimachen können. Und

nur die sind wirklich frei, die reif und
stark sind, die Geborgenheit in ihrem
Innern zu finden.

Was ist das nun, diese innere
Geborgenheit in sich?

Es wird behauptet, man müsse ein
krasser Egoist sein, wenn man sich
«nur» in sich selbst geborgen fühle.
Gerade umgekehrt ist es! Wer die
Geborgenheit bei anderen sucht, sucht
Schutz für sich selbst, sucht die
Verantwortung auf andere abzuschieben.
Wer in sich selbst geborgen ist, kann
dies nicht zu seinem eigenen Schutze
tun, sondern muss sein Leben in eigener

Verantwortung bestimmen. Er
findet die Kraft und die Verpflichtung in
sich selbst, zwischen Gut und Böse zu
unterscheiden. Wohl kann dies auch
zum Egoismus führen. Doch nur dann,
wenn in diesem Inneren das Böse
überwiegt.

Das Christentum, besonders jenes
paulinischer Prägung, behauptet, die
Natur des Menschen sei böse. Woher
aber kommen denn die vielen guten
Taten, die Hilfsbereitschaft, die
Opferbereitschaft, die Kameradschaft und das
soziale Empfinden, das alle Menschen,
auch die «bösen» Atheisten haben?
Sie alle kommen nicht von Gott,
sondern sind existentielle Eigenschaften
des Menschen, die sich genetisch im
Laufe der Evolution gebildet haben.

45



Die Tiere besitzen zwei wesentliche
Instinkte: Die Selbsterhaltung und die
Arterhaltung. Im Nahrungswettbewerb
sorgen sie dafür, dass ihr Leben erhalten

bleibt. Sie können sich aber auch
opfern, wenn dies die Erhaltung der

ganzen Art erforderlich macht. Sie

kämpfen in meist durchaus fairer Art
zur Auslese der Besten. Selbsterhaltung

ist auf sich selbst bezogen;
Arterhaltung ist sozial, aogar bei den Tieren.

Dazu gehören auch die Brutpflege.
und die Sorge für die Nachkommenschaft.

Der Mensch, der ja aus tierischen
Vorfahren entstanden ist, besitzt diese
Eigenschaften ebenso. Darüberhinaus
aber besitzt er Selbstbewusstsein, das
ihn diese Eigenschaften bewusst werden

lässt, so dass er sie durch Willen
und Denken beeinflussen kann. So
entstehen Ethos und Moral. Er kann den

Selbsterhaltungstrieb frei lenken, und

zwar im guten und schlechten Sinne.
Er kann ihn zur Lebenserhaltung als
notwendig anerkennen und ihn
vernünftig und gemässigt lenken. Er kann
ihn aber auch übertreiben und alles zu
seinem Vergnügen steuern wollen.
Das wäre dann allerdings krasser
Egoismus.

Andererseits kann er den angeborenen
Arterhaltungstrieb so lenken, dass er
bewusst soziale Ziele setzt, sich für
Ideale aufopfert, die gesellschaftlichen

Bindungen frei anerkennt und
sich ihnen in Verantwortung fügt oder
auch widersetzt, wenn es erforderlich
erscheint. Dies ist dann als Altruismus
die Grundlage der Moral.

Jeder Mensch hat die Anlage zum Guten

und Bösen in sich. Er kann sich
selbst in sich in dem «moralischen
Gesetz» geborgen fühlen. Es gehört zur
menschlichen Eigenart, aus dem
Arterhaltungstrieb entstanden, als Quelle
moralischen Verhaltens. In ihm kann
der Mensch geborgen sein. Dies ist
realer als der Glaube, dass Moral von
einem unbekannten Gott stamme. Dieses

moralische Gesetz ist die Grundlage

des Guten im Menschen, das er in

Verantwortung und bewusst als Wille
zum Guten und Rechten seinem
Verhalten zugrunde legen kann und soll.
In ihm kann und soll er sich geborgen
fühlen, weil er es real in sich besitzt.
Dies kann er aber erst, wenn er eine
gewisse Reife erlangt hat, wenn sein Be-

wusstsein sich entwickelt hat und er
genügend Erfahrung besitzt.

Der Gegenpol ist die Selbsterhaltung,
die leicht zum Egoismus entartet und
dann ein Sich-Ausleben der Triebe
verlangt. Diesem Sich-Gehenlassen
verfallen Menschen leichter. Erst die
Erkenntnis, dass beides im Menschen
angelegt ist, führt dazu, den «kategorischen

Imperativ», das moralische
Gesetz in uns, als freien Willen zum Guten

und Rechten, als den eigentlichen
Wert des Menschen anzuerkennen und
seine Triebe im Zaum zu halten. Frei
ist der Mensch erst, wenn er in
Verantwortung und Selbstbeherrschung han-

Manche unserer Ahnen vor vielen
Zeitaltern waren Weise, lebten in Höhlen
und im Dickicht. Ihr Körper, ihre niederen

Stirnen waren behaart. Sie assen
Beeren, Wurzeln, Rinde, Nüsse und
Ungeziefer. Sie liebten rohe Fische und
Schlangen. Sie hatten Klauen wie wilde

Tiere. Irgendwie entdeckten sie das
Feuer, wie es durch Reibung entsteht.
Sie merkten, dass sie sich damit
erwärmen und sich vor Frost und Sturm
schützen konnten. In kurzer Zeit stellten

sie Keulen und grobe Waffen
her, mit denen immer grössere Tiere
erlegt und manchmal auch einer von
ihnen getötet wurde. Langsam, mühsam
und zumeist unmerklich machten sie
Fortschritte.

Sie krochen, stolperten und schwankten

dem Licht entgegen. Die Welt war
ihnen unbewusst. Überall war das
Geheimnisvolle, das Böse, das Furchtbare,

das Schädliche. Die Wälder waren
voll von Monstern und die Finsternis
angefüllt mit Gespenstern, Teufeln
und bösen Göttern.

Diese armen Unglücklichen waren die
Sklaven der Angst, der Spielball böser
Träume.. Dann und wann erhob sich
einer über seine Genossen, gebrauchte
das bisschen Verstand, über das er

delt, nicht wenn er sich gehen lässt
und damit unfrei seinen Trieben nachgibt.

Diese Geborgenheit ist eine existentielle

Möglichkeit in unserem Inneren,
ist Zeichen menschlicher Reife, führt
zur Verantwortung in unserem
Handeln, nicht etwa aus Angst vor
Strafe, aus Angst vor dem jüngsten
Gericht, sondern aus innerer Geborgenheit

in eine wesentliche Eigenschaft
menschlichen Wesens.

Dr. Hans Titze

verfügte und fand irgendetwas Neues

— Besseres. Dann töteten ihn die
Menschen und knieten später an seinem
Grabe. Ein weiterer Denker gab seine
Gedanken: er wurde ermordet und eine
andere Gruft wurde mit Ehrfurcht
behandelt und ein weiterer Schritt
vorwärts getan.

Durch unzählige Jahre des Unwissens
und der Grausamkeit, der Meinungen
und Verbrechen, des Mordens und der
Verehrung, des Heroismus, des
Leidens und der Selbstverleugnung
erreichte die Rasse die Höhe, auf der wir
jetzt stehen.

Rückblick

Zurückschauend auf die langen und
gewundenen Wege, die zwischen dem
Barbarentum der Vergangenheit und
der heutigen Zivilisation liegen, an die
Jahrhunderte denkend, die wie Wogen
zwischen diesen weit entfernten Ufern
rollten, können wir uns die Leiden
unserer Vorfahren, die Fehler, die sie
machten, vorstellen. Wir haben eine
Idee von ihrer Unwissenheit, ihrer
Dummheit, ihrer Grausamkeit wie
auch von ihren Empfindungen, ihrer
Güte und ihrem Heroismus.

Was hat die Kirche getan?

Robert Green Ingersoll, der im letzten Jahrhundert in Amerika lebte, war
ein Pionier des Freidenkertums. Er veröffentlichte zahlreiche Schriften
und kämpfte auch sonst nachhaltig für seine Überzeugung. Wir werden
im folgenden einen Vortrag von ihm publizieren, den er am 25. November
1897 in Chicago vor 5000 Leuten hielt.
Die Rede ist zwar, dies sei zugegeben, nicht gerade neu, doch sie
enthält Gedanken, die ihre Aktualität bis heute nicht verloren haben und
sehr wohl einiger Überlegung wert sind.

46


	Frei ist nur der in sich selbst geborgene Mensch

