
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 6

Artikel: Mutter Teresa - eine seltsame Heilige

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412611

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412611
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


*7—ks? >

Freidenker
Monatsschrift der Nr. 6 63. Jahrgang
Freidenker-Vereinigung Juni 1980
der Schweiz

Mutter Teresa — eine seltsame Heilige
Mutter Teresa — eine seltsame Heilige. Unter einer ahnlichen, aber weitaus
respektloseren Überschrift veröffentlichte Barbara Smoker, Präsidentin der
britischen «National Secular Society» in der Monatsschrift «The Freethinker» vom
Februar 1980 einen bemerkenswerten, treffenden Beitrag über die Friedensnobelpreisträgerin

von 1979.

Als Mutter Teresa vom erlauchten
Gremium in Oslo diese Auszeichnung
zugesprochen worden war, brachen die
Massenmedien in wahre
Begeisterungsstürme aus. Radio, Fernsehen
und Presse überboten sich in Lobpreisungen.

Alles, was diese
Ordensschwester tat und tut, ist über jeden
Zweifel erhaben. An ihrem Werk Kritik
zu üben, wäre schlimmer als Gotteslästerung.

Indien, dieser asiatische Subkontinent
mit seinen von religiösem Aberglauben

verblendeten Volksmassen, die
ausgehungert und in Abgestumpftheit
dahinvegetieren, ist ein einziges
Elendsgebiet. Dies allerdings hindert
die dünne Oberschicht nicht, in Saus
und Braus zu leben.

Grund dieser bitteren Not ist die
explosionsartige Bevölkerungsvermehrung.
Selbst eine intensiv gesteigerte
landwirtschaftliche Produktion und massive

Lebensmittelspenden aus den
Industrieländern können die Existenzbedingungen

dieser ausgemergelten
Millionenmassen nicht verbessern.

In den vergangenen Jahrhunderten
regelte die Natur durch immer wieder
auftretende Epidemien, die einen
hohen Zoll an Menschenleben forderten,
das Problem der Überbevölkerung.
Doch die moderne Hygiene und die
wirkungsvolle Seuchenbekämpfung —
woran im Grunde genommen gewiss
nichts auszusetzen ist — sowie der
durch die Religion bedingte Rückstand

im rationalen Denken vieler Völker
machen diese Frage heute fast unlösbar.

Um einem kommenden Hungerholocaust

wirksam begegnen zu können,
gibt es für die Länder der Dritten Welt
nur eines: strikte Geburtenregelung.
Dagegen wehrt sich die frischgebackene

Nobelpreisträgerin aber vehement.

Sie lesen
in dieser Nummer

Mutter Teresa — eine
seltsame Heilige

Jean-Paul Sartre

Leserbriefe

Frei ist nur der in sich
selbst geborgene Mensch

Was hat die Kirche getan?

Feldzug gegen den
Schwangerschaftsabbruch
Wie Barbara Smoker in ihrem Beitrag
ausführte, war die Rede von Mutter
Teresa ein einziger Feldzug gegen den

Schwangerschaftsabbruch. Und die
versammelte Prominenz hörte sich den

Worterguss ohne Wimpernzucken an,
obwohl die meisten der Zuhörer innerlich

mit den dargelegten Thesen kei¬

neswegs einverstanden oder selbst
schon mit der Abtreibungsfrage
konfrontiert worden waren. Doch Mutter
Teresa zu widersprechen, geziemt sich
nicht.

Die einzige kritische Fernsehsendung
all der vielen Sendungen, die in England

über das Leben und Wirken dieser
Nonne ausgestrahlt wurden, war denn
auch bezeichnenderweise in Kalkutta
aufgenommen worden. Dort sagten
Leute: «Wir wollen von ihrer Wohltätigkeit

nichts wissen!»

Zweifellos sind einige Begünstigte für
die Hilfe dieser Abgeordneten eines
fremden Landes und eines fremden
Gottes zutiefst dankbar, da diese
ihnen erlaubt, einige Tage länger am
Leben zu bleiben oder unter geringeren
Beschwerden zu sterben. Andere
mögen denken, dass diese Hilfe nicht
genügt und zu spät kommt, also fragwürdiger

Natur ist. Ein weiterer betroffener

Personenkreis mag sich bewusst
sein, dass diese karitative Aktion die
einzige Lösung des Problems verhindert:

die Geburtenkontrolle.

Man müsste mit der Tiefenpsychologie
und der christlichen Theologie vertraut
sein, um den tiefen masochistischen
Beweggrund einer Frau zu verstehen,
die sich als lebenslängliche «Braut
Christi» für eine verlorene Sache
aufopfert, indem sie vor der einzigen
Chance, die einen Fortschritt garantieren

würde, zurückschreckt. All dies
aus leidenschaftlicher Liebe zu einem
allmächtigen, unsichtbaren himmlischen

Wesen, das es anscheinend
vorzieht, das riesige Schlamassel schneller

herbeizuführen, als es seine
getreue Dienerin beseitigen kann. Wenn
nur ein Teil der Mittel, die diese Frau in

41



Kalkutta aufgewendet hat, um armen
Sterbenden etwas Trost zu spenden,
für unentgeltliche Verhütungsmittel
verwendet worden wären, hätte viel
mehr Not verhindert werden können.

Allerdings hätten damit keine
tränenrührenden und steinerweichenden
Fernsehszenen zur Befriedigung der
Sentimentalisten im satten Westen
gedreht werden können.

Das «Recht auf Leben»

Nach der Ausstrahlung der Zeremonie
der Preisübergabe zeigte das britische
Fernsehen in einer aus Kalkutta
übertragenen Reportage des bekannten
Publizisten Malcolm Muggeridge, wie
Mutter Teresas Gehilfinnen neugeborene

Säuglinge aus Mülltonnen holten,
Wie die Laureatin erklärte, seien diese
Geschöpfe von hoffnungslosen,
verzweifelten jugendlichen Müttern auf
die Welt gestellt und dann einfach in

den Abfallkübel geworfen worden, um
sie dort sterben zu lassen. Einige dieser

Frauen legen den unerwünschten
Nachwuchs zuoberst auf den Eimer,
kurz bevor die Ordensschwestern die
allmorgendliche Runde machen, so
wie früher in Europa Neugeborene
heimlich vor den Pforten der Waisenhäuser

ihrem Schicksal überlassen
wurden.

Dass lebende Säuglinge in Mülltonnen
geworfen werden, erfüllt uns mit
Entsetzen. Die gläubige Mutter Teresa ist
jedoch kompromisslos gegen
Schwangerschaftsabbruch und Empfängnisverhütung.

Die einzigen Formen der
Geburtenkontrolle, denen sie
zustimmt, sind die unsichere Kalendermethode

einerseits und die unrealistische

ständige Abstinenz vom
Geschlechtsverkehr andererseits.

Die Nobelpreisträgerin beruft sich auf
das «Recht auf Leben» des Embryos
und des Fötus. Dass aber Hunderttausende,

ja Millionen zu jungen
Menschen gewordene Fötusse zum vornherein

dem Hungertod geweiht sind,
scheint Mutter Teresa zu entgehen. In

den reicheren westlichen Industrieländern,

wo eine Adoption möglich ist,
kann man die Tötung von Neugeborenen

aus sozialen Gründen gewiss
nicht rechtfertigen. In armen Staaten
wie Indien hingegen ist der Sachverhalt

völlig anders. Diese unübersehbaren

Volksmassen ernähren zu wollen,
übersteigt die menschliche
Vorstellungskraft.

Gefühl bringt nichts
Die Preisträgerin meint es mit ihrer
Tätigkeit zweifellos ehrlich. Ein warmherziges,

mütterliches Gefühl für die Ärmsten

kann ihr nicht abgesprochen
werden. Da sie die entscheidenden Jahre
von der Jugendzeit bis ins mittlere
Alter hinter Klostermauern verbrachte,
hat sie den Sinn für die Realitäten des
Lebens verloren. Ihre karitative Tätigkeit

ist rein gefühlsmässig bedingt.

Zur gleichen Zeit, als Mutter Teresa in
Oslo im Rampenlicht der Öffentlichkeit

stand, erhielt Indira Gandhi von
der indischen Wählerschaft die
Vollmacht, ein grossangelegtes Programm
der Geburtenkontrolle in die Tat
umzusetzen, was in ein paar Jahrzehnten
das Hauptproblem des Landes lösen
könnte. Auch wenn Frau Gandhis
übertriebene Unterdrückung der Meinungsfreiheit

unter ihrer ersten Präsidentschaft

viel Grund zur Kritik gab, so
muss doch anerkannt werden, dass sie
die Lage ihres Volkes realistisch er-
fasst hat. Sie sucht das Übel an der
Wurzel anzupacken, während die
Ordensschwester oberflächliche, aber
ins Auge springende Kosmetik
betreibt. Soweit die Ausführungen von
Barbara Smoker.

Die Verfasserin ist sich voll bewusst,
dass ihr Artikel selbst unter Freidenkern

nicht eitel Freude und Zustimmung

auslösen wird. Ihre Thesen mögen

hart und gefühllos erscheinen.
Dass sie aber klar sieht, darf nicht
bestritten werden.

Das Thema «Hunger in der Dritten
Welt» ist für uns nicht mehr neu.
Tagtäglich werden wir damit in den
Massenmedien oder in Form von grünen
Einzahlungsscheinen im Briefkasten
konfrontiert. Der Sturmangriff auf
unsere Tränendrüsen lässt nicht nach.
Neokolonialismus, Waffenexporte,
multinationale Konzerne, falsche
Entwicklungshilfe und anderes mehr werden

zu den Urhebern des misslichen
Zustandes gestempelt. Bis zu einem
gewissen Grad stimmt dies gewiss.
Zentralamerikanische Bananen kommen

uns billiger zu stehen als
einheimisches Tafelobst. Es liegt auf der
Hand, dass wir Schweizer im
Durchschnitt zu viele Kalorien vertilgen und
das Fettpolster gut etwas abbauen
könnten. All die kirchlichen, staatlichen

und privaten Hilfsorganisationen,
die für den Kampf gegen den Hunger

eifrig die Trommel rühren, werden

sich unweigerlich in eine Sackgasse
begeben, wenn sie nicht den Mut
haben, die Bevölkerungsexplosion in den

Entwicklungsländern als Hauptursache

des Übels zu betrachten. Wir könnten

wohl unsere Fleisch-, Butter-,
Tomaten- und Obstberge gratis und
franko nach Indien verfrachten, das
Budget der Landesverteidigung streichen

und den Betrag an Hilfsorganisationen

überweisen, einen Prozentsatz
des Bruttosozialproduktes
afroasiatischen Ländern zukommen
lassen usw. Aber ohne die Auflage an die
Empfängerstaaten, die Geburtenfreudigkeit

einzudämmen, wären diese
Bemühungen völlig illusorisch!

Die Einwanderung von Afro-Asiaten in
Helvetiens Gefielde, womit einige Kreise

liebäugeln (billige Arbeitskräfte?),
wäre völlig absurd. Für die betreffenden

Staaten wäre diese Massnahme
nur ein Tropfen auf den heissen Stein;
dagegen führte sie bei uns unweigerlich

zu unüberbrückbaren Problemen,
wie sie bereits in einigen französischen,

englischen, belgischen und
niederländischen Städten sowie in Berlin-
Kreuzberg bestehen. Die Frage der
südeuropäischen Gastarbeiter ist im
Vergleich dazu eine reine Bagatellsache.

Hier ist nicht von der Asylgewährung
an kranke, Versehrte, dem knappen
Tod entkommene, verfolgte politische
Flüchtlinge die Rede, sondern von der
systematischen Übernahme des
Geburtenüberschusses der in Frage
stehenden Länder.

Kalkutta ist Schwester Teresas
Wirkungsort. Dieselbe Hafenstadt ist
auch Ausgangspunkt des —
utopischen? — Romans «Le Camp des
Saints» («Das Lager der Heiligen») von
Jean Raspail, erschienen bei Robert

Laffont, Paris, 1973. Der französische
Verfasser beschreibt darin den
Aufbruch von einer Million hungernder
Inder auf 100 alten Passagierdampfern
nach der Côte d'Azur im Jahre 1995. Er

schildert treffend, wie Regierungssprecher,

Geistliche jeglicher Konfession,
Entwicklungshelfer und so weiter das
Volk psychologisch bearbeiten, um
sich ins Unvermeidliche zu stürzen.
Nach einer mehrwöchigen Seereise
strandeten die halbverrosteten Schiffe
vor Marseille. Die Einheimischen hatten

inzwischen Richtung Norden das
Weite gesucht. Frankreich wurde ohne

42



Waffengewalt erobert. Die Gehirnwäsche

hat ihre Wirkung gezeitigt. Widerstand

gab's keinen, denn die
Armeeangehörigen desertierten in Massen. Der

Verwaltungsapparat wurde den
Forderungen der Einwanderer angepasst.
Das Schlusskapitel dieses atemberaubenden

Buches betrifft die Schweiz.
Durch Druck von aussen und von innen
wurde sie zur Kapitulation gezwungen.
Vom Verteidigungswillen wie im 2.

Weltkrieg war nichts mehr zu spüren.

Jean-Paul Sartre

Jean-Paul Sartre ist tot. Die Nachricht
hat sich schnell verbreitet, und es gab
kaum eine Zeitung, die den Philosophen

und Schriftsteller nicht gewürdigt

hätte. Es waren zum grössten Teil
die gleichen Zeitungen, die Jean-Paul
Sartre zu Lebzeiten verketzert, diffamiert

und stigmatisiert hatten. Und
eigentlich müsste einen diese Tatsache
traurig stimmen, wüsste man nicht,
dass ein paar Nekrologe bei weitem
nicht genügen, um diesen Menschen
zu integrieren, zu vereinnahmen und
damit «unschädlich» zu machen.

Jean-Paul Sartre, von den Bürgern als
Moskauhöriger abgestempelt, von der
KP als Handlanger des Kapitalismus

Die geprellte Jugend

Man wird revolutionär, wenn einem die
Luft zum Atmen genommen wird, dies
auch wenn die Reform, die einem nach
einer Revolte vorgeschlagen wird, eine
Farce, eine reine Verschleierung ist,
weil es die einzige Konzession ist, die
das Regime machen kann, ohne das
Gesicht zu verlieren. Wenn 700 000
Studenten begriffen haben, dass das
Regime weg muss, wenn man nicht
das Teufelsgeld von ihm annehmen
will, das sich sofort in Laub verwandelt,

dann gibt es nur drei Möglichkeiten:

Sich aufhängen — aus Ekel vor
der Gesellschaft; sich verkaufen —
das heisst, auf alles scheissen und
sich vielleicht in ein paar Jahren doch

Das Buch von Jean Raspail ist keine
Lektüre für Sonntagsschüler. Es ist
hart, offen und schonungslos,
schockierend und oft ekelerregend.
Nichtsdestoweniger ist dessen Lektüre

ein Muss für jeden, der die Sprache
Voltaires versteht. Raspails Prophezeiung

könnte eines Tages Wirklichkeit

werden, wenn wir uns nicht bequemen,

vorurteilslos und offenen Auges
die Hauptursache der Misere in der
Dritten Welt zu erfassen.

Max P. Morf, Genf

bezeichnet, wird durch seinen Tod
nicht wirkungslos. Seine Schriften
sind noch da. Sie können gelesen werden

und sie werden weiterhin zeigen,
dass Gewissheiten nur da sind, um
angezweifelt und gestürzt zu werden.

Es war Sartre, der einmal sagte: «A bas
toutes les idoles!» In diesem Sinne
werden gerade jene, die von Sartre
geprägt worden sind, ihn nicht zum
unantastbaren und unfehlbaren Idol
machen, wohl aber immer als einen
Philosophen, Schriftsteller und Menschen
schätzen, der viel zu sagen hatte und

es auch sagte.
Cornelia Wermuth

noch aufhängen; oder aber sich zu-

sammenschliessen, sich die Kraft der
Verweigerung bewahren, einen Kleinkrieg

gegen die Alten führen, die sie
bevormunden, sich so schnell wie
möglich mit den Arbeitern verbinden,
der wichtigsten Kraft der Revolution,
und das Regime in die Luft jagen. Das
wird nicht schon morgen geschehen.
Aber vielleicht übermorgen. Entweder
das oder der Faschismus. Oder
vielleicht zuerst der Faschismus, dann
das andere. Väter, vergesst nicht: Eure
Kinder sind Eure Zukunft. Es hängt
allein von euch ab, ob ihr sie im Namen
des Humanismus ins Verderben treibt,
ob sie euch, eine verlorene Generation,
dem Vergessen überlassen, das ihr
verdient, oder ob sie euch vor dem

Nichts erretten — denn aus eigener
Kraft werdet ihr euch nicht retten können;

soviel ist sicher. Denkt jedenfalls
daran, dass es eurer Feigheit
zuzuschreiben ist, wenn eure Söhne
Revolutionäre geworden sind. Sie werden
euch nichts erklären; Worte sind im
Mai genug gefallen, sie haben sich
damit besoffen, jetzt haben sie diesen
verhärteten, vermoderten, zerschunde-
nen Kindern, die man Erwachsene
nennt, nichts mehr zu sagen. Doch wir
werden es euch erklären, wir, ein paar
Erwachsene, die nicht ganz so verfault
oder sich zumindest ihrer Fäulnis eini-
germassen bewusst sind.

Jean-Paul Sartre im «Nouvel Observateur»,

17. März 1969.

Was tun?
Es kommt, so glaube ich, darauf an,
dass jeder sein eigenes Leben lebt,
nicht nur innerlich, sondern objektiv, in
einer Gesellschaft. Oft können wir
nicht mehr handeln, weil uns die
politischen Kräfte und die Institutionen die
Macht gestohlen haben. Deshalb müssen

wir uns erneut der Politik zuwenden.

Wir müssen uns erneut die Macht
nehmen, wir müssen einen wirklichen
Schritt auf die Demokratie hin tun. Wir
leben noch nicht in einer Demokratie,
vor allem nicht in Frankreich, wo uns
viele Freiheiten abhanden gekommen
sind. Wir müssen die politischen
Mächte und die Institutionen
zurückweisen, wie sie sich uns gegenwärtig
darstellen. Wir sind alle entfremdet,
entfremdet von den Institutionen,
entfremdet vom Staat, entfremdet von
Menschen, die wiederum sich selbst
entfremdet sind. Diese Entfremdungsverhältnisse

muss man brechen. Man
muss versuchen, für sich selbst und
für die anderen zu leben. Man muss
sich selbst verwirklichen, indem man
sich den anderen gibt. Das ist das
Wesentliche: eine Aktivität wiederzufinden,

die zugleich eine Aktivität für die
anderen und für uns selbst ist. Dazwischen

gibt es keinen wirklichen
Unterschied: man verwirklicht sich selbst
am besten, indem man für die anderen
arbeitet. Und ich sage, dass man die
Institutionen zerstören muss, die
gegen die wahre Demokratie sind. Und
man muss versuchen, für die zu
handeln, die in der gegenwärtigen Situation

am meisten bedroht und an den
Rand gedrängt sind, man muss eine

Sartre (Jean-Paul), Philosoph und Schriftsteller, 1905 in Paris geboren,
am 15. April 1980 in Paris gestorben.

43


	Mutter Teresa - eine seltsame Heilige

