
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 5

Artikel: Nous, libres penseurs

Autor: Bossart, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412609

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412609
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Für unsere Gesinnungsfreunde
in der Westschweiz

Nous, libres penseurs

Autoportrait de l'Association Suisse
des Libres Penseurs dans l'émission
radiophonique «Gruppenbild mit
Echo» du 6 décembre 1979 (Suisse
alémanique).

On peut supposer qu'il y ait en Suisse
au moins 500 000 libres penseurs,
c'est-à-dire des hommes et des femmes

qui ont quitté l'Eglise ou qui la

quitteraient si ceci n'impliquait pas
quelques inconvénients. En effet, dans
maints cantons, le fait de démissionner

d'une Eglise présente des difficultés.

En partie, cette démission est liée
à certaines formalités telles que l'au-
thentification officielle de la signature
figurant sur la déclaration de démission.

Dès la naissance, on est assujetti
à une communauté religieuse déterminée.

Mais plus tard, des difficultés
surgissent si l'on veut se défaire de cette
liaison imposée. De plus, des considérations

sociales rendent une telle décision

difficile sinon impossible. Il est
de tradition de faire baptiser ses
enfants et de se marier non seulement
civilement mais également avec tout le

faste des offices religieux. Beaucoup
de citoyens ne peuvent guère s'imaginer

une cérémonie funèbre sans office
religieux où l'on retrouve la présence
d'un ecclésiastique. C'est donc la
coutume et, de ce fait, on n'aimerait pas
se faire remarquer d'une façon qui
paraît désagréable. Ceci est dû au climat
psychologique de notre pays où chacun

se sent jugé par sa parenté et par
ses connaissances et où une multitude

de gens qui n'en ont pas le moindre
droit, s'occupent des affaires privées
d'un cher concitoyen. Ainsi, on en arrive

à des compromis.

Néanmoins, il y a un grand nombre de

femmes et d'hommes, ainsi que beaucoup

de jeunes gens, qui font usage du
droit à la liberté de conscience et de

croyance en se séparant de la communauté

religieuse à laquelle ils ont été
soumis sans leur volonté et sans
intervention de leur part.

Nous, libres penseurs, faisons usage
d'un droit de citoyen qui dans notre
Confédération suisse a été acquis par
le combat de nos prédécesseurs libé¬

raux et radicaux et que nous défendons

en toutes circonstances. Il s'agit
d'être libre de toute contrainte de foi,
de toute obligation morale à croire ceci

ou cela, ces faits étant les exigences

des Eglises. Nous prenons la liberté

de dénoncer les abus du pouvoir
ecclésiastique et de les combattre.
Nous sommes des adversaires déclarés

de toute intolérance, surtout de
l'intolérance religieuse qui, pendant
des siècles, a pu se développer de

façon à ce que chaque individu ayant
pratiqué sa propre philosophie ait dû

courir le risque d'être condamné à

mort, brûlé vif, noyé dans le puits le

plus proche ou pendu.

Nos rapports avec les dogmes de la foi
chrétienne sont négatifs. Nous demeurons

perplexes devant l'image d'un
Dieu, qui a laissé torturer et crucifier
son fils bien aimé pour sauver l'humanité

d'une prétendue culpabilité.
L'argument disant que Dieu ait fait sacrifier

son fils par amour pour nous pauvres

pécheurs, c'est-à-dire pour «racheter»

l'humanité d'une culpabilité
maléfique, est insensé. Il n'y a aucune
raison soutenable, en particulier pas
l'amour, pour admettre de telles cruautés

et atrocités. De plus, à l'heure
actuelle, aucun être humain raisonnable
ne peut encore croire au péché originel.

D'abord, l'image d'un premier couple

duquel les hommes de toutes races
et de différents niveaux devraient avoir
leur origine, est absurde. D'ailleurs, il

serait fort injuste de faire payer le faux
pas de soi-disant premiers parents par
les innombrables générations de
descendants. Une telle image de justice,
c'est-à-dire la thèse de la culpabilité
collective comme elle est répétée avec
persévérance par les Eglises, est tout
à fait incompatible avec le sentiment
de justice de l'humanité d'aujourd'hui.

Pour nous, libres penseurs, il est révoltant

d'exalter une exécution comme la
crucifixion jusqu'à la source même de
la grâce. Cette conception est ambivalente

et dangereuse. La croix rédemptrice

représente pour les croyants, non
seulement l'emblème de la grâce, mais
la mort sur celle-ci conditionne comme

telle le monde de l'imagination. Donc,
il se peut que l'histoire de la Passion,
avec toutes ses atrocités, inspire la
fantaisie des croyants d'une manière
tout à fait inopportune. Ceci dans le

sens d'une instigation à des actes
sadiques semblables avec la seule
différence que ces actes se dirigent contre
«le mal» et «les méchants». N'est-il pas
ainsi qu'être méchant contre le mal est
considéré, par les chrétiens, comme
une manière d'être bon? Le sadisme
du moyen-âge qui sévissait contre des
prétendues sorcières, guérisseurs,
mais avant tout contre les soi-disant
hérétiques, n'est pas encore vaincu. Il

y a encore des chambres de tortures,
des prisons où régnent des conditions
qui ne devraient même pas s'appliquer
aux bêtes. Ces institutions existent
toujours sous prétexte qu'elles
serviraient à un bon but, au bien-être de

l'Etat, à l'ordre publique et à la sécurité.

Le sadisme chrétien — être méchant
contre le mal — se manifeste également

dans l'éducation des enfants. Il

arrive alors que beaucoup de pères et
de mères battent leurs enfants dans
l'idée d'atteindre «le mal». Mais, agissant

de cette manière, ils ne touchent
pas le «mal», mais ils blessent l'enfant
dans ses sentiments les plus
profonds. Habituellement, dans beaucoup
trop de familles, il est encore normal
de châtier les enfants pour des impolitesses

et des peccadilles. On les frappe

non seulement sur les fesses mais
aussi sur le visage, ce qui est une
violation de la dignité humaine. Ou bien,
on les tape sur les mains, ce qui n'est
pas moins nuisible car les mains sont
les outils préférés de l'esprit. En outre,
l'arrêt forcé du réflexe du toucher cause

un refoulement des impulsions en
direction de l'organe de commandement,

en l'occurrence le cerveau. De ce
fait, à la longue, la fonction de la
volonté, donc la capacité d'agir, sera
altérée. Malheureusement, il arrive
rarement qu'un prêtre ou un enseignant en

religion considère ce genre d'«éduca-
tion de l'enfant» comme un signe
déplorable d'inculture et de déraison
pédagogique. Le chrétien a pour tout et

38



pour tous une excuse à mettre sur le

tapis, dans ce cas particulier: la directive

«Dieu châtie celui qu'il aime».

Une de nos principales préoccupations

consiste à démystifier le terme
«Le Mal», c'est-à-dire à analyser les
diverses apparences du mal avec nos

propres forces de raisonnement. A

l'égard de la confusion que les hommes

ont créée eux-mêmes sur cette
belle terre, nous ne voyons aucune
nécessité de chercher la cause dans une
puissance diabolique exécrée par Dieu

ou, au contraire, admise par Dieu pour
des raisons inexplibables.

Bien entendu, une philosophie uniforme

qui lierait tous les libres
penseurs n'existe pas. Parmi nous, il y a
des athées, des agnostiques et même

quelques panthéistes. Les athées font
valoir que l'existence d'un être d'au-
delà du monde et du temps, omnipotent

et omniscient, ne peut pas être
prouvée. Cette constatation est
naturellement juste. Les soi-disant preuves
de l'existence de Dieu qui ont été
connues jusqu'à présent se sont montrées
toutes infondées. Les agnostiques, de
leur part, déclarent que l'existence
d'un Dieu ne pourrait, en effet, pas être
prouvée, mais que l'on ne pourrait,
également, pas avancer la preuve que Dieu
n'existe pas. L'agnostique rejette toute

affirmation non prouvée; cependant,
il laisse la porte ouverte à toute vérité
possible. Il laisse ouvertes les soi-
disant dernières questions parce que,
ni les croyants ni les incroyants, ne
sont à même d'y répondre avec la
prétention d'apporter la vérité.

Encore quelques mots au sujet de
l'organisation de notre Association.
L'Association suisse des libres penseurs
est constituée de sections qui se
répartissent principalement dans les
grandes villes. C'est à Zurich, Berne,
Bâle et Lausanne qu'existent les plus
grandes sections qui sont constituées
en sociétés. Notre association compte
plus de mille membres. Une fois par
année a lieu une assemblée des délégués

au cours de laquelle se déroulent
les élections statuaires et se fixent les
directives pour les futures activités.
Les diverses sections maintiennent un
service de visites et d'aide; ceci surtout

pour les membres âgés ou malades.

De plus, elles ont à disposition un
service funèbre d'obsèques civiles
avec leurs propres orateurs.

La tâche d'un tel orateur exige beaucoup

de tact vis-à-vis du défunt et des
parents et amis de ce dernier qui sont
souvent croyants. Un tel mandat
suppose certaines connaissances juridiques.

La constitution fédérale prévoit
dans l'article 53, alinéa 2, à ce que toute

personne décédée puisse être enterrée

décemment. Ce principe s'applique
dans se sens également à la crémation.

Conformément à la constitution
fédérale, le droit de disposer des lieux
de sépulture appartient aux autorités
civiles. Ceci est aussi valable pour les
endroits où se déroulent les cérémonies

funèbres. Les libres penseurs qui,
en général, préfèrent l'incinération, ont
ainsi le droit d'utiliser les installations
officielles des centres funéraires. Ils
sont libres de demander l'audition de
chants ou de musique afin de donner
une note solennelle aux cérémonies.
Le point important est cependant la

nécrologie du défunt prononcée par
l'orateur et dans laquelle sont
évoquées sa vie et ses qualités. Une
cérémonie funèbre dans le cadre et le style
de notre Association est toujours une
manifestation très digne.

Adolf Bossart, Président de L'ASLP

(Réproduction légèrement abrégée)

Päpstliche
Toleranz?

Es ist unglaublich, wie schlecht die
Menschsn informiert sind und wie sehr
sie sich manipulieren lassen. Da
erhielt ich doch von einem Bekannten,
der sich berufsmässig als Lebensberater

betätigt, einen Neujahrsgruss mit
der Bemerkung, er habe sich folgenden

Spruch in sein Notizbuch eingetragen:

«Jedem Menschen steht es frei, sich
an die Religion zu halten, die er, durch
das Licht der Vernunft geleitet, als die
wahre anerkannt hat. Die Menschen
können in jeder Religion den Weg zum
ewigen Heil finden.»

Papst Pius IX. 1864

Syllabus 15,16

Wer das liest, nimmt selbstverständlich

an, dies sei die Ansicht des
angeführten Papstes gewesen. Das hat
wohl auch der Briefschreiber gedacht.
In Wirklichkeit ist genau das Gegenteil

der Fall. Papst Pius IX. hat jene Sätze
dicht als seine eigene Ansicht oder
als Ansicht der Kirche ausgesprochen,
sondern sie im Gegenteil in Grund und
Boden verurteilt und verdammt. Jene
Sätze finden sich zwar wohl in der
Enzyklika von 1864, doch werden sie nicht
etwa als Meinung vertreten, sondern
auf das schärfste verurteilt.

Wer hat diese Manipulation wohl auf
dem Gewissen? Es ist ein Zug der
heutigen Zeit, dass Leute als Volkslehrer
auftreten, die absolut uninformiert
sind und die geistigen Fähigkeiten
auch gar nicht besitzen, sich selber
eine sachgemässe und zuverlässige
Information zu beschaffen.

—ola

Nachruf
Die Ortsgruppe Zürich der Freidenker-
Vereinigung der Schweiz betrauert den
Hinschied ihres jahrzehntelangen treuen
Mitgliedes

Wendelin Schmitt.

Der Entschlafene wurde 1900 in Karlsruhe
geboren und starb am 19. März 1980 in
Zürich.

Wendelin Schmitt wäre gerne Glasmaler
geworden, doch sein Vater wollte, dass
Wendelin das Schneiderhandwerk erlerne.
Der Sohn verstand es, aus dem Wunsche
des Vaters das Beste zu machen. In seiner
Heimat in Deutschland und vor allem in
Davos in der Schweiz erlernte Wendelin
Schmitt den Beruf eines Schneiders gründlich,

so dass er nach seiner Lehrzeit bald
ein selbständiger, tüchtiger und geschätzter

Schneidermeister wurde. Als solcher
arbeitete er zuerst in Davos und Arosa,
hernach während mehrerer Jahrzehnte in
Zürich. Dank seiner beruflichen Begabung,
seiner Gewissenhaftigkeit und seinem
angeborenen Schönheitssinn wusste er die
Kleider der Persönlichkeit des Kunden
entsprechend anzufertigen. Wegen seiner
aufgeschlossenen und menschenfreundlichen
Wesensart und wegen seines
Gerechtigkeitsgefühls gewann Wendelin Schmitt viele

Freunde und Bekannte. Er liebte das Gute

und Schöne, klassische Dichtung und
Musik sowie die bildende Kunst. Er war
denn auch mit Malern und Bildhauern
befreundet. Zudem freute er sich über die
Schönheiten in der Natur. Gerne machte er
Wanderungen, Bergtouren und von Zeit zu
Zeit eine grössere Reise.

Mit seiner Lebensgefährtin zusammen
besuchte Wendelin Schmitt fleissig die
Veranstaltungen, Vortrags- und Diskussionsabende

der Ortsgruppe Zürich.

Mehr als 50 Jahre war er in glücklicher und
harmonischer Ehe treu mit unserer lieben
Gesinnungsfreundin Friedl Schmitt-Rees
verbunden. Ihr und dem Sohn Jürg Schmitt
bekunden wir unser tiefes und herzliches
Beileid. Dem Verstorbenen werden wir ein
ehrendes Andenken bewahren. bf

39


	Nous, libres penseurs

