
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 4

Artikel: Warum ich Freidenker geworden bin

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412597

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die Ablehnung jedes Gottesglaubens,

zwar auch im Wissen, dass man
nicht weiss, aber nun aus anderen
Gründen der praktischen Vernunft: Es

ist besser, nicht an Gott zu glauben,
weil nur so der Mensch die Verantwortung

für sich und die Welt ganz
übernehmen muss. «Dass Gott nicht ist, ist
ein Postulat der praktischen
Vernunft.» Offenbarung interessiert
nur noch als Lehrstück innerhalb der
Katastrophen des menschlichen
Geistes, das zeigt, wie die Grundkategorie
der absoluten Wahrheit, die
Ausschliesslichkeit, notwendig zur Gewalt
führt.

Die katholische Kirche hat von jeher
offiziell allein die erste Möglichkeit
gelten lassen, zum Unterschied vom
Protestantismus, der sich der zweiten
geöffnet hat. Sie ist bei der unité de
doctrine geblieben. Zwar hat auch sie
die Vernunft gesucht, aber nur, um den
fixierten Glauben eingängiger und

plausibler zu machen. Und auch sie
hat Zuflucht zu Erneuerungen genommen,

aber nur, um das Lehrgebäude
und die Institution zu festigen. Für sie
übernahm die Vernunft ausschliesslich

die Funktion der Propaganda für
den Glauben. Ratio war die Schlauheit,
in den Glauben «hinein zu betrügen»
(Kierkegaard). Dass es darüber hinaus
etwas wie Freiheit der Argumentation
geben könnte, hat sie nie gelehrt und
nie versprochen. Eben in dieser
Unerbittlichkeit liegen die Grösse und das
Böse dieser Institution: die Grösse in
der Konsequenz, die vor keinem Paradox

zurückschreckt; das Böse im
Anspruch, ein Anrecht auf Ausübung von
Gewalt zu haben: blutig, solange die
Macht ausreicht; strukturell, solange
die Hierarchie intakt ist; symbolisch,
solange es Offenbarung als objektivierte

Wahrheit gibt. Ausser ihrem
Glauben war alles Irr- oder Unglaube.

Dieses unversöhnliche Entweder-Oder
macht es allen andern schwer, auch
Menschen, die zwar religiös sind, aber
nicht an die Objektivierbarkeit der
absoluten Wahrheit glauben, zu ihr ein

ausserpolemisches Verhältnis zu
finden. Wer die Vernunft aus Überzeugung

unterdrückt, darf nicht auf die
Freundschaft derer hoffen, die im
Glauben lieber auf die Vernunft als auf
Offenbarung setzen.

Wer freilich ganz ausserhalb steht,
dem bietet der institutionalisierte
Offenbarungsglaube ein merkwürdiges
Spektakel: Er breitet die Arme weltweit

in christlicher Milde aus, um in ihnen
die Freiheit seiner Kindheit zu
ersticken. Er predigt die Liebe und übt
die Gewalt. Er wirbt mit Charme und
kämpft mit Verbissenheit. Er redet von
Menschenwürde und greift zur Inquisition.

Aber gerade dieses paradoxe Verhalten

ist das konsequente. Wenn ein
Mensch Gott ist, die absolute Wahrheit

und das absolute Heil in die Welt
gekommen sind, kann es keine Wahrheit

und kein Heil ausserhalb geben.
Die Gewalt versteht sich dann als ein
Akt der Barmherzigkeit gegenüber
sonst Verlorenen. Das lehrte schon
Augustin. Wojtyla macht in dieser
Hinsicht keine Ausnahme — er ist nur
konsequent.

Unverständlich werden dann eher
Gestalten wie Hans Küng. Wie kann man
nur glauben, dass Jesus Gott ist; wie
kann man nur zum Mitträger einer
Institution werden, die diese «Wahrheit»
verwaltet, und wie kann man nur einen
Papst überhaupt dulden — wenn man
doch frei sein möchte! Wer die absolute

Wahrheit nur etwas besser heraus-

Meine Eltern waren an sich nicht
religiös — mein Vater folgte mir sogar
später in die Konfessionslosigkeit.
Meine Mutter, die nicht Hebräisch
lesen konnte, hatte ein Gebetbuch in

deutsch, befolgte aber alles, was
Tradition und «gute Gesellschaft» damals
vorschrieben, und so wurde mir der
Glaube an Gott als notwendige Stütze
in Erziehung und Moral eingepflanzt.
Diese Idee wurde mit der Zeit zur
Zwangsvorstellung, und als meine
wissenschaftliche Schulung immer schärfer

den Zwiespalt zwischen Glauben
und Wissen in mir wachrief, hatte ich

jahrelang einen schweren Gewissenszwang,

mich zu entscheiden. Diese
Jahre führten dazu, dass ich, sobald
ich mich zum Unglauben durchgerungen

hatte, es als meine Lebensaufgabe

erachtete, anderen diesen Seelenkampf

zu ersparen und fortan
hauptsächlich gegen die herrschenden
Religionen anzukämpfen, im besonderen

gegen den politisch mächtigen
Katholizismus und gegen den altorientalischen

-Atavismus des jüdischen
Glaubens. Wie stark die religiöse Zwangsneurose

ist, zeigt sich in an sich nicht-

steilen möchte, meldet letztlich seine
Anwartschaft auf den Stuhl des
Papstes an, und wer dem Konzil die
Unfehlbarkeit zubilligt, übertüncht bloss
den Totalitarismus mit einer Scheindemokratie.

Das Ausschliessliche ist
eben ausschliessend. Es wird nicht
totalitär durch eine Verirrung, sondern
es ist in seinem Wesen totalitär, handle

es sich nun um eine religiöse oder
eine politische Heilslehre. Wo aber
das Heil sich objektiviert hat, ist das
Recht des Menschen ein schwaches
Argument.

Das ist der Grund, weshalb wir nein
sagen — zur Orthodoxie und selbst noch
zu ihrer Schein-Liberalisierung. Ein po-
sitivierter Offenbarungsglaube
verträgt sich nicht mit der Freiheit und
deshalb auch nicht mit der Würde des
Menschen.

Hans Saner, Basel

(Abdruck aus dem «Tages-Anzeiger-
Magazin», mit der freundlichen Erlaubnis

des Verlages. Wir stellen diesen
Aufsatz zur Diskussion. Die Redaktion)

religiösen Juden, die dennoch am
«Langen Tag» fasten und sich vormachen,

es geschehe bloss aus Pietät für
ihre verstorbenen Eltern.

Kurz nach meiner Geburt wurde mein
Vater nach Japan versetzt, wo ich meine

Kindheit verbrachte. Vor Ausbruch
des Russisch-Japanischen Krieges
(1904/05) hatten wir eine abenteuerliche

Fahrt auf einem österreichischen
Laster mit Landungsaufenthalten in

China, Indien und Ägypten (wir waren 4

Monate unterwegs), bis wir in Wien
ankamen, wo meine Schulung begann. In

Mussestunden verschlang ich alle
Bücher von Lefcadio Hearn über japanischen

Buddhismus und studierte an
der Universität Sanskrit. Meine erste
Prosaschrift (Simmel zitiert aus dem
Büchlein in seinem Roman «Lieb
Vaterland magst ruhig sein») «Wozu wir
leben», mit dem Untertitel «Die Unmoral

Gottes», bestand hauptsächlich
aus Originalzitaten buddhistischer
Texte in Übersetzung.

In der Mittelschule hatten die Juden
einen indolenten Religionslehrer, der
uns zum Tempelbesuch am Sabbath

Warum ich Freidenker geworden bin

26



zwang; zum Glück wurde er in den
Oberklassen durch einen hochgebildeten

Rabbiner ersetzt, der seinen Stolz
darein setzte, uns in jeder Beziehung
zu bilden. Immer vor Stundenschluss
schoss er eine sonderbare Frage an
uns, wie: «Habt ihr mal Heines Gedicht
,Die Disputation' gelesen?» Natürlich
suchte jeder diese beissende Ironie
der Glaubensthesen zu lesen. Ein
andermal zeigte er auf einen von uns und
fragte: «Hast du heute morgen
Gebetriemen gelegt?» Verlegenes Gestammel.

Darauf der Professor: «Warum
willst du mich anlügen. Sag doch
lieber ehrlich, nein, Herr Professor, ich
glaube nicht daran.» Ein anderer, den
ich immer in gutem Andenken halten
werde, erklärte uns: «Ich tue meine
Pflicht, aber ich werde euch nie geistigen

Zwang auferlegen.»

Vater hatte in der Monarchie enge
Beziehungen mit dem Hochadel. Einmal
kam er heim und sagte: «Heute hat
Markgraf P. mir angeboten, dich in den

diplomatischen Dienst zu bringen,
wenn du dich taufen lässt.» Meine
Antwort war, dies wäre doch eine
Unehrlichkeit und Heuchelei; warum soll in
einen Unsinn mit einem anderen
vertauschen?

Mein Sanskritlehrer und Freund, Prof.

Geiger, warnte mich, als Jude zu versuchen,

eine Professur zu bekommen;
gab es doch fast täglich schon vor Hitler

Schlägereien gegen tschechische
Studenten, obwohl die meisten Namen
in Wien Verdeutschungen slawischer
Namen sind. Steiermark (die Hauptstadt

Graz hiess kroatisch Gradée
Burg) und Kärnten waren durch Landraub

und Benachteiligung der Kroaten
zwangsgermanisiert worden. Und da
es mir um den Kampf gegen die judeo-
christlichen Religionen ging, beschäftigte

ich mich privat mit Semitik, so
dass ich nicht von den fachherkömmlichen

Übersetzungen abhängig war,
und setzte auseinander, dass europäische

Juden mit Semiten nichts zu
schaffen haben und dass sie nicht
über sogenannten Antisemitismus
klagen dürfen, solange sie im heutigen
Zeitalter fremdartige Bräuche
altorientalischer Hirten befolgen (Speisetabus,

Mondkalender etc.), die Europäern

scheinen, dass es sich um eine
eigene Rasse und nicht bloss um eine
Religionsgemeinschaft handle. (Die
angeblichen «Rassemerkmale» sind
durch Inzucht erhalten und verstärkt
worden.)

Und schliesslich kam die Politik hinzu.
Unsere Richtlinie ist Toleranz im
einzelnen, aber Parteigenossen müssen
Atheisten sein. Ich spezialisierte mich
in diesem Rahmen in der Freidenkerarbeit

und war auch, vor der Hitlerzeit, in
der Internationale proletarischer
Freidenker tätig.

Otto Wolfgang, London

Sie sass mir gegenüber im Zug und wir
kamen ins Gespräch, obschon wir beide

Lesestoff bei uns hatten.

«Ich hab' immer gern gelesen», erzählte

sie, «schon mit sieben, acht Jahren
las ich, was mir in die Hände kam.
Bücher hatten wir damals kaum zu Hause,

das rentierte nicht. Nur so 20-

Groschen-Romane fand ich einmal,
versteckt vor uns Kindern, in einem
Wäschekorb. An den Titel der einen Serie

erinnere ich mich gut — er hiess:
'Die schöne Krankenschwester'. Die
las ich alle, wenn's nicht anders ging,
mit Kerzenlicht. Und Papierfetzen im
Clo, Zeitungen, den «Beobachter»,
Heftli.

Später dann schenkte uns eine Tante
gute Kinderbücher. Vom einen weiss
ich zwar den Titel nicht mehr, doch
fand ich's phantastisch, dass die
Schweiz'einst von lauter Wald bedeckt
war, und in diesem Wald lebten
Menschen, von denen eine Gruppe gelernt
hatte, für dauernd ein Feuer zu hüten.

Später, als wir vom Dorf in die Stadt
gezogen waren, ging ich jeden Sonntag

in die Bibliothek, immer gleich
nach der sogenannten Christenlehre,
der religiösen Unterweisung für Kinder
um dreizehn Uhr. Und da fragte mich
einmal der Vikar, der die Bücher
herausgab, ob ich eben in der Kirche
gewesen sei. Ich bejahte erstaunt.
Daraufhin sagte er, ich solle meiner Mutter

ausrichten, zur Kirche dürfe ich in
diesem Kleid nicht mehr kommen. Auf
mein schüchternes Warum? erfuhr ich,
dass ein sozusagen ärmelloses Kleid,
dass nackte Arme in der Kirche nicht
gestattet seien.

Was war denn an meinen Armen nicht
recht? Ich war zehnjährig und war auf
dieses unverständliche Verbot hin zornig

betroffen. Wir hatten nicht viel
Geld, doch war meine Mutter Schneiderin,

und sie hatte mir aus wenig

Der Pressefonds

ist stets für Spenden empfänglich.
Postscheckkonto 80 - 488 53
der Geschäftsstelle der FVS.

Besten Dank!

Stoff ein hübsches rotes Kleidchen für
den Sonntag genäht, mit kurzen
Volant-Ärmelchen. Und es war Sommer

und sehr warm.

In der kleinen Stadt gab es glücklicherweise

auch eine Arbeiterbibliothek, die
trotz der Krisenjahre von den
Gewerkschaften aufgebaut worden war. Diese
Bibliothek entdeckte ich zwei Jahre
später und damit eine ganze neue
Welt. Das war eine schöne Zeit.

Ich wusste damals ja noch nicht, dass
ein Kind, das ständig liest, sich damit
auch eine Distanz zur Wirklichkeit zu
schaffen wünscht. Trotzdem lernte ich
dank den Büchern unter anderem
verstehen, warum die Kirche so unsinnige
Verbote erlässt, wieso sie mit der Ver-

teufelung des menschlichen Körpers
den Menschen zu beherrschen
versucht.

Es ging und geht der Kirche um Macht
über uns. Und da hat sich im Grunde

genommen seit meiner Kindheit nichts
geändert. Der Papst erlaubt sich wie
eh und je, Vorschriften zum Beispiel
für das Intimleben zu verkünden. Statt
uns des Lebens zu freuen, sollen wir
stets Ängste und ein schlechtes
Gewissen haben, denn ein gesunder
Mensch kann diese Vorschriften nicht
befolgen. Aus dem Gefühl der
Sündhaftigkeit der Gläubigen schöpft die
Kirche ihre unheimliche Macht. Und

von ihrer Macht und dem Reichtum,
der ihr dadurch zufliesst, trennt sich
die Kirche nicht.

Das Buch und heute auch Kino und
Fernsehen sind Tore zur Welt; sie können

uns auch Mitgefühl lehren und uns
unterhalten. Wer zu lesen und zu
schauen versteht, auch die Zwischentöne

beachtet, ist nie allein, er hat
Verständnis für sich und den Mitmenschen.

Heute weiss ich auch, dass
Verbote, Vorschriften und Zensur die

Das unverständliche Verbot

27


	Warum ich Freidenker geworden bin

