Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 63 (1980)

Heft: 4

Artikel: Warum ich Freidenker geworden bin
Autor: Wolfgang, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412597

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412597
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

c) Die Ablehnung jedes Gottesglau-
bens, zwar auch im Wissen, dass man
nicht weiss, aber nun aus anderen
Grinden der praktischen Vernunft: Es
ist besser, nicht an Gott zu glauben,
weil nur so der Mensch die Verantwor-
tung fur sich und die Welt ganz uber-
nehmen muss. «Dass Gott nicht ist, ist
ein Postulat der praktischen
Vernunft.» Offenbarung interessiert
nur noch als Lehrstiick innerhalb der
Katastrophen des menschlichen Gei-
stes, das zeigt, wie die Grundkategorie
der absoluten Wahrheit, die Aus-
schliesslichkeit, notwendig zur Gewalt
fuhrt.

Die katholische Kirche hat von jeher
offiziell allein die erste Moglichkeit
gelten lassen, zum Unterschied vom
Protestantismus, der sich der zweiten
gedffnet hat. Sie ist bei der unité de
doctrine geblieben. Zwar hat auch sie
die Vernunft gesucht, aber nur, um den
fixierten Glauben eingéngiger und
plausibler zu machen. Und auch sie
hat Zuflucht zu Erneuerungen genom-
men, aber nur, um das Lehrgeb&ude
und die Institution zu festigen. Fur sie
Ubernahm die Vernunft ausschliess-
lich die Funktion der Propaganda fir
den Glauben. Ratio war die Schlauheit,
in den Glauben «hinein zu betrugen»
(Kierkegaard). Dass es daruber hinaus
etwas wie Freiheit der Argumentation
geben konnte, hat sie nie gelehrt und
nie versprochen. Eben in dieser Uner-
bittlichkeit liegen die Grosse und das
Bose dieser Institution: die Grésse in
der Konsequenz, die vor keinem Para-
dox zuruckschreckt; das Bése im An-
spruch, ein Anrecht auf Ausibung von
Gewalt zu haben: blutig, solange die
Macht ausreicht; strukturell, solange
die Hierarchie intakt ist; symbolisch,
solange es Offenbarung als objekti-
vierte Wahrheit gibt. Ausser ihrem
Glauben war alles Irr- oder Unglaube.

Dieses unversohnliche Entweder-Oder
macht es allen andern schwer, auch
Menschen, die zwar religids sind, aber
nicht an die Objektivierbarkeit der ab-
soluten Wahrheit glauben, zu ihr ein
ausserpolemisches Verhaltnis zu fin-
den. Wer die Vernunft aus Uberzeu-
gung unterdruckt, darf nicht auf die
Freundschaft derer hoffen, die im
Glauben lieber auf die Vernunft als auf
Offenbarung setzen.

Wer freilich ganz ausserhalb steht,
dem bietet der institutionalisierte Of-
fenbarungsglaube ein merkwirdiges
Spektakel: Er breitet die Arme weltweit

26

in christlicher Milde aus, um in ihnen
die Freiheit seiner Kindheit zu er-
sticken. Er predigt die Liebe und bt
die Gewalt. Er wirbt mit Charme und
k&mpft mit Verbissenheit. Er redet von
Menschenwirde und greift zur Inquisi-
tion.

Aber gerade dieses paradoxe Verhal-
ten ist das konsequente. Wenn ein
Mensch Gott ist, die absolute Wahr-
heit und das absolute Heil in die Welt
gekommen sind, kann es keine Wahr-
heit und kein Heil ausserhalb geben.
Die Gewalt versteht sich dann als ein
Akt der Barmherzigkeit gegenuber
sonst Verlorenen. Das lehrte schon Au-
gustin. Wojtyla macht in dieser Hin-
sicht keine Ausnahme — er ist nur
konsequent.

Unverstandlich werden dann eher Ge-
stalten wie Hans Kiing. Wie kann man
nur glauben, dass Jesus Gott ist; wie
kann man nur zum Mittrager einer In-
stitution werden, die diese «Wahrheit»
verwaltet, und wie kann man nur einen
Papst Gberhaupt dulden — wenn man
doch frei sein méchte! Wer die absolu-
te Wahrheit nur etwas besser heraus-

stellen méchte, meldet letztlich seine
Anwartschaft auf den Stuhl des Pap-
stes an, und wer dem Konzil die Un-
fehlbarkeit zubilligt, Gbertuncht bloss
den Totalitarismus mit einer Scheinde-
mokratie. Das Ausschliessliche ist
eben ausschliessend. Es wird nicht to-
talitér durch eine Verirrung, sondern
es ist in seinem Wesen totalitar, hand-
le es sich nun um eine religiése oder
eine politische Heilslehre. Wo aber
das Heil sich objektiviert hat, ist das
Recht des Menschen ein schwaches
Argument.

Das ist der Grund, weshalb wir nein sa-
gen — zur Orthodoxie und selbst noch
zu ihrer Schein-Liberalisierung. Ein po-
sitivierter Offenbarungsglaube ver-
tragt sich nicht mit der Freiheit und
deshalb auch nicht mit der Wiirde des
Menschen.

Hans Saner, Basel

(Abdruck aus dem «Tages-Anzeiger-
Magazin», mit der freundlichen Erlaub-
nis des Verlages. Wir stellen diesen
Aufsatz zur Diskussion. Die Redaktion)

Warum ich Freidenker geworden bin

Meine Eltern waren an sich nicht reli-
gids — mein Vater folgte mir sogar
spater in.die Konfessionslosigkeit.
Meine Mutter, die nicht Hebraisch le-
sen konnte, hatte ein Gebetbuch in
deutsch, befolgte aber alles, was Tra-
dition und «gute Gesellschaft» damals
vorschrieben, und so wurde mir der
Glaube an Gott als notwendige Stutze
in Erziehung und Moral eingepflanzt.
Diese Idee wurde mit der Zeit zur
Zwangsvorstellung, und als meine wis-
senschaftliche Schulung immer schér-
fer den Zwiespalt zwischen Glauben
und Wissen in mir wachrief, hatte ich
jahrelang einen schweren Gewissens-
zwang, mich zu entscheiden. Diese
Jahre fuhrten dazu, dass ich, sobald
ich mich zum Unglauben durchgerun-
gen hatte, es als meine Lebensaufga-
be erachtete, anderen diesen Seelen-
kampf zu eréparen und fortan haupt-
sachlich gegen die herrschenden Reli-
gionen anzukadmpfen, im besonderen
gegen den politisch méchtigen Katho-
lizismus und gegen den altorientali-
schen *Atavismus des judischen Glau-
bens. Wie stark die religiése Zwangs-
neurose ist, zeigt sich in an sich nicht-

religiosen Juden, die dennoch am
«Langen Tag» fasten und sich vorma-
chen, es geschehe bloss aus Pietat fur
ihre verstorbenen Eltern.

Kurz nach meiner Geburt wurde mein
Vater nach Japan versetzt, wo ich mei-
ne Kindheit verbrachte. Vor Ausbruch
des Russisch-dapanischen Krieges
(1904/05) hatten wir eine abenteuerli-
che Fahrt auf einem &sterreichischen
Laster mit Landungsaufenthalten in
China, Indien und Agypten (wir waren 4
Monate unterwegs), bis wir in Wien an-
kamen, wo meine Schulung begann. In
Mussestunden verschlang ich alle Bu-
cher von Lefcadio Hearn uber japani-
schen Buddhismus und studierte an
der Universitat Sanskrit. Meine erste
Prosaschrift (Simmel zitiert aus dem
Buchlein in seinem Roman «Lieb Va-
terland magst ruhig sein») «Wozu wir
leben», mit dem Untertitel «Die Unmo-
ral Gottes», bestand hauptséchlich
aus Originalzitaten buddhistischer
Texte in Ubersetzung.

In der Mittelschule hatten die Juden ei-
nen indolenten Religionslehrer, der
uns zum Tempelbesuch am Sabbath



zwang; zum Glick wurde er in den
Oberklassen durch einen hochgebilde-
ten Rabbiner ersetzt, der seinen Stolz
darein setzte, uns in jeder Beziehung
zu bilden. Immer vor Stundenschluss
schoss er eine sonderbare Frage an
uns, wie: «Habt ihr mal Heines Gedicht
,Die Disputation’ gelesen?» Naturlich
suchte jeder diese beissende lIronie
der Glaubensthesen zu lesen. Ein an-
dermal zeigte er auf einen von uns und
fragte: «Hast du heute morgen Gebet-
riemen gelegt?» Verlegenes Gestam-
mel. Darauf der Professor. «Warum
willst du mich anlugen. Sag doch lie-
ber ehrlich, nein, Herr Professor, ich
glaube nicht daran.» Ein anderer, den
ich immer in gutem Andenken halten
werde, erklarte uns: «lch tue meine
Pflicht, aber ich werde euch nie geisti-
gen Zwang auferlegen.»

Vater hatte in der Monarchie enge Be-
ziehungen mit dem Hochadel. Einmal
kam er heim und sagte: «Heute hat
Markgraf P. mir angeboten, dich in den
diplomatischen Dienst zu bringen,
wenn du dich taufen lasst.» Meine Ant-
wort war, dies ware doch eine Unehr-
lichkeit und Heuchelei; warum soll in
einen Unsinn mit einem anderen
vertauschen?

Mein Sanskritlehrer und Freund, Prof.
Geiger, warnte mich, als Jude zu versu-
chen, eine Professur zu bekommen;
gab es doch fast taglich schon vor Hit-
ler Schlagereien gegen tschechische
Studenten, obwohl die meisten Namen
in Wien Verdeutschungen slawischer
Namen sind. Steiermark (die Haupt-
stadt Graz hiess kroatisch Gradec =
Burg) und Kéarnten waren durch Land-
raub und Benachteiligung der Kroaten
zwangsgermanisiert worden. Und da
es mir um den Kampf gegen die judeo-
christlichen Religionen ging, beschéf-
tigte ich mich privat mit Semitik, so
dass ich nicht von den fachherkédmmli-
chen Ubersetzungen abhangig war,
und setzte auseinander, dass europai-
sche Juden mit Semiten nichts zu
schaffen haben und dass sie nicht
Uber sogenannten Antisemitismus kla-
gen durfen, solange sie im heutigen
Zeitalter fremdartige Brauche altorien-
talischer Hirten befolgen (Speiseta-
bus, Mondkalender etc.), die Europa-
ern scheinen, dass es sich um eine ei-
gene Rasse und nicht bloss um eine
Religionsgemeinschaft handle. (Die
angeblichen «Rassemerkmale» sind
durch Inzucht erhalten und verstarkt
worden.)

Und schliesslich kam die Politik hinzu.
Unsere Richtlinie ist Toleranz im ein-
zelnen, aber Parteigenossen missen
Atheisten sein. Ich spezialisierte mich
in diesem Rahmen in der Freidenkerar-
beit und war auch, vor der Hitlerzeit, in
der Internationale proletarischer Frei-
denker tatig.

Otto Wolfgang, London

Der Pressefonds

ist stets fir Spenden empfénglich.
Postscheckkonto 80 - 488 53
der Geschéftsstelle der FVS.

Besten Dank!

Das. unverstandliche

Sie sass mir gegeniiber im Zug und wir
kamen ins Gesprach, obschon wir bei-
de Lesestoff bei uns hatten.

«lch hab’ immer gern gelesen», erzéhl-
te sie, «schon mit sieben, acht Jahren
las ich, was mir in die Hande kam. Bi-
cher hatten wir damals kaum zu Hau-
se, das rentierte nicht. Nur so 20-
Groschen-Romane fand ich einmal,
versteckt vor uns Kindern, in einem
Waéschekorb. An den Titel der einen Se-
rie erinnere ich mich gut — er hiess:
'Die schone Krankenschwester’. Die
las ich alle, wenn’s nicht anders ging,
mit" Kerzenlicht. Und Papierfetzen im
Clo, Zeitungen, den «Beobachter»,
Heftli.

Spater dann schenkte uns eine Tante
gute Kinderbucher. Vom einen weiss
ich zwar den Titel nicht mehr, doch
fand ich’'s phantastisch, dass die
Schweiz einst von lauter Wald bedeckt
war, und in diesem Wald lebten Men-
schen, von denen eine Gruppe gelernt
hatte, fur dauernd ein Feuer zu hiten.

Spater, als wir vom Dorf in die Stadt
gezogen waren, ging ich jeden Sonn-
tag in die Bibliothek, immer gleich
nach der sogenannten Christenlehre,
der religiosen Unterweisung fur Kinder
um dreizehn Uhr. Und da fragte mich
einmal der Vikar, der die Bucher her-
ausgab, ob ich eben in der Kirche ge-
wesen sei. Ich bejahte erstaunt. Dar-
aufhin sagte er, ich solle meiner Mut-
ter ausrichten, zur Kirche dirfe ich in
diesem Kleid nicht mehr kommen. Auf

“mein schichternes Warum? erfuhr ich,

dass ein sozusagen armelloses Kleid,
dass nackte Arme in der Kirche nicht
gestattet seien.

Was war denn an meinen Armen nicht
recht? Ich war zehnjéhrig und war auf
dieses unverstandliche Verbot hin zor-
nig betroffen. Wir hatten nicht viel
Geld, doch war meine Mutter Schnei-
derin, und sie hatte mir aus wenig

Verbot

Stoff ein hubsches rotes Kleidchen fur
den Sonntag genaht, mit kurzen
Volant-Armelchen. Und es war Som-
mer und sehr warm.

In der kleinen Stadt gab es glucklicher-
weise auch eine Arbeiterbibliothek, die
trotz der Krisenjahre von den Gewerk-
schaften aufgebaut worden war. Diese
Bibliothek entdeckte ich zwei Jahre
spater und damit eine ganze neue
Welt. Das war eine schéne Zeit.

Ich wusste damals ja noch nicht, dass
ein Kind, das standig liest, sich damit
auch eine Distanz zur Wirklichkeit zu
schaffen winscht. Trotzdem lernte ich
dank den Blchern unter anderem ver-
stehen, warum die Kirche so unsinnige
Verbote erlasst, wieso sie mit der Ver-
teufelung des menschlichen Kérpers
den Menschen zu beherrschen ver-
sucht.

Es ging und geht der Kirche um Macht
Gber uns. Und da hat sich im Grunde
genommen seit meiner Kindheit nichts
geandert. Der Papst erlaubt sich wie
eh und je, Vorschriften zum Beispiel
fur das Intimleben zu verkiinden. Statt
uns des Lebens zu freuen, sollen wir
stets Angste und ein schlechtes Ge-
wissen haben, denn ein gesunder
Mensch kann diese Vorschriften nicht
befolgen. Aus dem Gefuhl der Sund-
haftigkeit der Glaubigen schépft die
Kirche ihre unheimliche Macht. Und
von ihrer Macht und dem Reichtum,
der ihr dadurch zufliesst, trennt sich
die Kirche nicht.

Das Buch und heute auch Kino und
Fernsehen sind Tore zur Welt; sie kon-
nen uns auch Mitgefthl lehren und uns
unterhalten. Wer zu lesen und zu
schauen versteht, auch die Zwischen-
téne beachtet, ist nie allein, er hat Ver-
sténdnis far sich und den Mitmen-
schen. Heute weiss ich auch, dass Ver-
bote, Vorschriften und Zensur die

27



	Warum ich Freidenker geworden bin

