
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 4

Artikel: Offenbarung und Freiheit

Autor: Saner, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412596

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Freidenker
Monatsschrift der Nr. 4 63. Jahrgang
Freidenker-Vereinigung April 1980
der Schweiz

Offenbarung und Freiheit (f& f
Das Vorgehen der vatikanischen
Glaubenskongregation gegen Hans Küng
wirft die alte Frage erneut auf, wie sich
der Glaube an Offenbarung mit der
Freiheit vertrage. Ich fürchte: gar
nicht. Zwar kenne ich Offenbarungsgläubige,

die ich in ihrem Denken und
Handeln für freie 'Menschen halte;
aber ihre Freiheit ist vielleicht mehr
der Charme einer Inkonsequenz.
Sobald sie die Katholizität der christlichen

Offenbarung ernst nehmen,
bleibt ihnen nur ein Weg: In den
entscheidenden Glaubensfragen müssen
sie die Vernunft der Paradoxie opfern.
Denn ihr Glaube liegt quer zur
Vernunft.

Gottes Sohn, so besagt er, vom Vater
geschickt, vom Heiligen Geist gezeugt
und von einer Frau geboren, ist
Mensch geworden. Als Mensch ist er,
unfehlbar, wie Menschen nicht sein
können, Gott geblieben, hat sich für
die Fehlbarkeit der Menschen am
Kreuz geopfert, ist, nach seiner schuldlosen

Hinrichtung, auferstanden und

zum Vater heimgekehrt, der er selber
auch ist. Dieses ganze Geschehen
aber ist in heiligen Schriften zu den
Akten gelegt. Die Kirche, ausserhalb
deren es kein Heil gibt, bewahrt seinen
Sinn durch autorisierte Ausleger — sei
dies nun das Konzil oder der Papst —
die sich in Glaubensdingen nicht irren
können. Ihre Verkündigung muss
somit von der ganzen Christenheit unbedingt

befolgt werden.

Ich sage nun: Keines dieser Elemente
ist vor der blossen Vernunft wahr.
Denn für sie, die Vernunft, kann Gott
kein Mensch und kein Mensch Gott
sein. Das zentrale christliche Dogma
ist Menschenvergötterung — ein
Stück monströsen Aberglaubens.

Dass dieser Gott einen Vater und eine
Mutter hat, macht das Lehrgebäude
nicht wahrer, sondern nur kitschiger.
Und dass dieser Sohn zugleich der Vater

ist, verlangt den Salto mortale aller
Vernunft. Der Gedanke aber, dass ein
Opfertod, «das Blut Jesu Christi», wie
es im Jargon heisst, das Ausmass des
Bösen in der Welt tilgt und von ihm
erlöst, ist absurde Blut- und Opfermythologie,

wie die Lehre, dass dieser Gott
leiblich von den Toten auferstanden

Sie lesen
in dieser Nummer

Warum ich Freidenker
geworden bin

Das unverständliche Verbot

Leserbrief

Noi liberi pensatori

Der Auftrag des lieben Gottes
und der Finanzbedarf
der Kirchen

und zum Himmel gefahren sei, ein
Stück antiker Wundermythologie ist.
Dass schliesslich eine Institution das
Heil aller Seelen verwaltet und dass
ein Mensch darin unfehlbar und absolut

herrschend ist, schlägt jeder
Vernunft ins Gesicht. Kurz: Das dogmatische

Christentum ist absurd und paradox.

Die grossen christlichen Denker
haben dies nicht weniger deutlich
ausgesprochen als die Aufklärer.

Mir scheint nun, dass es diesem Glauben

gegenüber drei konsequente
Haltungen gibt:

a) Den Sprung in das Absurde und
Paradoxe hinein: «Ich glaube, weil es
absurd ist.» Das ist nicht bloss eine
mittelalterliche Haltung. Auch Pascal und
Kierkegaard haben sie gewählt, in der
klaren Einsicht, dass der Widerstreit
zwischen Vernunft und Offenbarung
allein durch Gehorsam gelöst werden
kann. Die katholische Kirche hat diese
Einsicht konsequent institutionalisiert.

Ihr Machtanspruch rechtfertigt
sich in der Wahrheit, die höher ist als
alle menschliche Vernunft. Wenn die
absolute Wahrheit und das absolute
Heil gegeben sind, und zwar
ausschliesslich in einer Auslegung einer
Offenbarung, muss sich dieser alles
beugen.

b) Der Gottesglaube wird zwar
bewahrt, aber im Bewusstsein, dass wir
nicht wissen, ob und was Gott ist. Alle
Offenbarung wird hier als Mythos
verstanden, der versucht, in Bildern und
Geschichten auf das Nichtwissbare
hinzuweisen, ohne es letztlich objektivieren

zu wollen. Die Offenbarung als
Objektivation der absoluten Wahrheit
wird fallengelassen. Eine Religiosität
jenseits der Offenbarung entsteht, die
nicht in die Falle der Ausschliesslichkeit

geht. Das ist ein überkonfessioneller
Glaube, der sich aus Vernunft

erhellt, darin aber letztlich scheitert. Im

Scheitern wählt er trotzdem den nicht
fixierbaren Glauben an den unbekannten

Glauben — um der praktischen
Konsequenz willen: Nur so verträgt
sich der Gottesglaube mit der Freiheit
des Menschen.

25



Die Ablehnung jedes Gottesglaubens,

zwar auch im Wissen, dass man
nicht weiss, aber nun aus anderen
Gründen der praktischen Vernunft: Es

ist besser, nicht an Gott zu glauben,
weil nur so der Mensch die Verantwortung

für sich und die Welt ganz
übernehmen muss. «Dass Gott nicht ist, ist
ein Postulat der praktischen
Vernunft.» Offenbarung interessiert
nur noch als Lehrstück innerhalb der
Katastrophen des menschlichen
Geistes, das zeigt, wie die Grundkategorie
der absoluten Wahrheit, die
Ausschliesslichkeit, notwendig zur Gewalt
führt.

Die katholische Kirche hat von jeher
offiziell allein die erste Möglichkeit
gelten lassen, zum Unterschied vom
Protestantismus, der sich der zweiten
geöffnet hat. Sie ist bei der unité de
doctrine geblieben. Zwar hat auch sie
die Vernunft gesucht, aber nur, um den
fixierten Glauben eingängiger und

plausibler zu machen. Und auch sie
hat Zuflucht zu Erneuerungen genommen,

aber nur, um das Lehrgebäude
und die Institution zu festigen. Für sie
übernahm die Vernunft ausschliesslich

die Funktion der Propaganda für
den Glauben. Ratio war die Schlauheit,
in den Glauben «hinein zu betrügen»
(Kierkegaard). Dass es darüber hinaus
etwas wie Freiheit der Argumentation
geben könnte, hat sie nie gelehrt und
nie versprochen. Eben in dieser
Unerbittlichkeit liegen die Grösse und das
Böse dieser Institution: die Grösse in
der Konsequenz, die vor keinem Paradox

zurückschreckt; das Böse im
Anspruch, ein Anrecht auf Ausübung von
Gewalt zu haben: blutig, solange die
Macht ausreicht; strukturell, solange
die Hierarchie intakt ist; symbolisch,
solange es Offenbarung als objektivierte

Wahrheit gibt. Ausser ihrem
Glauben war alles Irr- oder Unglaube.

Dieses unversöhnliche Entweder-Oder
macht es allen andern schwer, auch
Menschen, die zwar religiös sind, aber
nicht an die Objektivierbarkeit der
absoluten Wahrheit glauben, zu ihr ein

ausserpolemisches Verhältnis zu
finden. Wer die Vernunft aus Überzeugung

unterdrückt, darf nicht auf die
Freundschaft derer hoffen, die im
Glauben lieber auf die Vernunft als auf
Offenbarung setzen.

Wer freilich ganz ausserhalb steht,
dem bietet der institutionalisierte
Offenbarungsglaube ein merkwürdiges
Spektakel: Er breitet die Arme weltweit

in christlicher Milde aus, um in ihnen
die Freiheit seiner Kindheit zu
ersticken. Er predigt die Liebe und übt
die Gewalt. Er wirbt mit Charme und
kämpft mit Verbissenheit. Er redet von
Menschenwürde und greift zur Inquisition.

Aber gerade dieses paradoxe Verhalten

ist das konsequente. Wenn ein
Mensch Gott ist, die absolute Wahrheit

und das absolute Heil in die Welt
gekommen sind, kann es keine Wahrheit

und kein Heil ausserhalb geben.
Die Gewalt versteht sich dann als ein
Akt der Barmherzigkeit gegenüber
sonst Verlorenen. Das lehrte schon
Augustin. Wojtyla macht in dieser
Hinsicht keine Ausnahme — er ist nur
konsequent.

Unverständlich werden dann eher
Gestalten wie Hans Küng. Wie kann man
nur glauben, dass Jesus Gott ist; wie
kann man nur zum Mitträger einer
Institution werden, die diese «Wahrheit»
verwaltet, und wie kann man nur einen
Papst überhaupt dulden — wenn man
doch frei sein möchte! Wer die absolute

Wahrheit nur etwas besser heraus-

Meine Eltern waren an sich nicht
religiös — mein Vater folgte mir sogar
später in die Konfessionslosigkeit.
Meine Mutter, die nicht Hebräisch
lesen konnte, hatte ein Gebetbuch in

deutsch, befolgte aber alles, was
Tradition und «gute Gesellschaft» damals
vorschrieben, und so wurde mir der
Glaube an Gott als notwendige Stütze
in Erziehung und Moral eingepflanzt.
Diese Idee wurde mit der Zeit zur
Zwangsvorstellung, und als meine
wissenschaftliche Schulung immer schärfer

den Zwiespalt zwischen Glauben
und Wissen in mir wachrief, hatte ich

jahrelang einen schweren Gewissenszwang,

mich zu entscheiden. Diese
Jahre führten dazu, dass ich, sobald
ich mich zum Unglauben durchgerungen

hatte, es als meine Lebensaufgabe

erachtete, anderen diesen Seelenkampf

zu ersparen und fortan
hauptsächlich gegen die herrschenden
Religionen anzukämpfen, im besonderen

gegen den politisch mächtigen
Katholizismus und gegen den altorientalischen

-Atavismus des jüdischen
Glaubens. Wie stark die religiöse Zwangsneurose

ist, zeigt sich in an sich nicht-

steilen möchte, meldet letztlich seine
Anwartschaft auf den Stuhl des
Papstes an, und wer dem Konzil die
Unfehlbarkeit zubilligt, übertüncht bloss
den Totalitarismus mit einer Scheindemokratie.

Das Ausschliessliche ist
eben ausschliessend. Es wird nicht
totalitär durch eine Verirrung, sondern
es ist in seinem Wesen totalitär, handle

es sich nun um eine religiöse oder
eine politische Heilslehre. Wo aber
das Heil sich objektiviert hat, ist das
Recht des Menschen ein schwaches
Argument.

Das ist der Grund, weshalb wir nein
sagen — zur Orthodoxie und selbst noch
zu ihrer Schein-Liberalisierung. Ein po-
sitivierter Offenbarungsglaube
verträgt sich nicht mit der Freiheit und
deshalb auch nicht mit der Würde des
Menschen.

Hans Saner, Basel

(Abdruck aus dem «Tages-Anzeiger-
Magazin», mit der freundlichen Erlaubnis

des Verlages. Wir stellen diesen
Aufsatz zur Diskussion. Die Redaktion)

religiösen Juden, die dennoch am
«Langen Tag» fasten und sich vormachen,

es geschehe bloss aus Pietät für
ihre verstorbenen Eltern.

Kurz nach meiner Geburt wurde mein
Vater nach Japan versetzt, wo ich meine

Kindheit verbrachte. Vor Ausbruch
des Russisch-Japanischen Krieges
(1904/05) hatten wir eine abenteuerliche

Fahrt auf einem österreichischen
Laster mit Landungsaufenthalten in

China, Indien und Ägypten (wir waren 4

Monate unterwegs), bis wir in Wien
ankamen, wo meine Schulung begann. In

Mussestunden verschlang ich alle
Bücher von Lefcadio Hearn über japanischen

Buddhismus und studierte an
der Universität Sanskrit. Meine erste
Prosaschrift (Simmel zitiert aus dem
Büchlein in seinem Roman «Lieb
Vaterland magst ruhig sein») «Wozu wir
leben», mit dem Untertitel «Die Unmoral

Gottes», bestand hauptsächlich
aus Originalzitaten buddhistischer
Texte in Übersetzung.

In der Mittelschule hatten die Juden
einen indolenten Religionslehrer, der
uns zum Tempelbesuch am Sabbath

Warum ich Freidenker geworden bin

26


	Offenbarung und Freiheit

