Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 4

Artikel: Offenbarung und Freiheit

Autor: Saner, Hans

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412596

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412596
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freidenker

Monatsschrift der
Freidenker-Vereinigung
der Schweiz

Nr. 4 63. Jahrgang
April 1980

Offenbarung und Freiheit

Das Vorgehen der vatikanischen Glau-
benskongregation gegen Hans King
wirft die alte Frage erneut auf, wie sich
der Glaube an Offenbarung mit der
Freiheit vertrage. Ich flurchte: gar
nicht. Zwar kenne ich Offenbarungs-
glaubige, die ich in ihrem Denken und
Handeln fur freie *Menschen halte;
aber ihre Freiheit ist vielleicht mehr
der Charme einer Inkonsequenz. So-
bald sie die Katholizitat der christli-
chen Offenbarung ernst nehmen,
bleibt ihnen nur ein Weg: In den ent-
scheidenden Glaubensfragen mussen
sie die Vernunft der Paradoxie opfern.
Denn ihr Glaube liegt quer zur Ver-
nunft.

Gottes Sohn, so besagt er, vom Vater
geschickt, vom Heiligen Geist gezeugt
und von einer Frau geboren, ist
Mensch geworden. Als Mensch ist er,
unfehlbar, wie Menschen nicht sein
kénnen, Gott geblieben, hat sich fur
die Fehlbarkeit der Menschen am
Kreuz geopfert, ist, nach seiner schuld-
losen Hinrichtung, auferstanden und
zum Vater heimgekehrt, der er selber
auch ist. Dieses ganze Geschehen
aber ist in heiligen Schriften zu den Ak-
ten gelegt. Die Kirche, ausserhalb de-
ren es kein Heil gibt, bewahrt seinen
Sinn durch autorisierte Ausleger — sei
dies nun das Konzil oder der Papst —,
die sich in Glaubensdingen nicht irren
kénnen. lhre Verkindigung muss so-
mit von der ganzen Christenheit unbe-
dingt befolgt werden.

Ich sage nun: Keines dieser Elemente
ist vor der blossen Vernunft wabhr.
Denn fur sie, die Vernunft, kann Gott
kein Mensch und kein Mensch Gott
sein. Das zentrale christliche Dogma
ist Menschenvergétterung — ein
Stick monstréosen  Aberglaubens.

Dass dieser Gott einen Vater und eine
Mutter hat, macht das Lehrgeb&dude
nicht wahrer, sondern nur kitschiger.
Und dass dieser Sohn zugleich der Va-
ter ist, verlangt den Salto mortale aller
Vernunft. Der Gedanke aber, dass ein
Opfertod, «das Blut Jesu Christi», wie
es im Jargon heisst, das Ausmass des
Bdsen in der Welt tilgt und von ihm er-
16st, ist absurde Blut- und Opfermytho-
logie, wie die Lehre, dass dieser Gott
leiblich von den Toten auferstanden

Sie lesen
in dieser Nummer

Warum ich Freidenker
geworden bin

Das unverstédndliche Verbot
Lesserbrief

Noi liberi pensatori

Der Auftrag des lieben Gottes
und der Finanzbedarf
der Kirchen

und zum Himmel gefahren sei, ein
Stuck antiker Wundermythologie ist.
Dass schliesslich eine Institution das
Heil aller Seelen verwaltet und dass
ein Mensch darin unfehlbar und abso-
lut herrschend ist, schlagt jeder Ver-
nunft ins Gesicht. Kurz: Das dogmati-
sche Christentum ist absurd und para-
dox. Die grossen christlichen Denker
haben dies nicht weniger deutlich aus-
gesprochen als die Aufklérer.

Mir scheint nun, dass es diesem Glau-
ben gegenuber drei konsequente Hal-
tungen gibt:

a) Den Sprung in das Absurde und Pa-
radoxe hinein: «Ich glaube, weil es ab-
surd ist.» Das ist nicht bloss eine mit-
telalterliche Haltung. Auch Pascal und
Kierkegaard haben sie gewahlt, in der
klaren Einsicht, dass der Widerstreit
zwischen Vernunft und Offenbarung
allein durch Gehorsam geldst werden
kann. Die katholische Kirche hat diese
Einsicht konsequent institutionali-
siert. lhr Machtanspruch rechtfertigt
sich in der Wahrheit, die héher ist als
alle menschliche Vernunft. Wenn die
absolute Wahrheit und das absolute
Heil gegeben sind, und zwar aus-
schliesslich in einer Auslegung einer
Offenbarung, muss sich dieser alles
beugen.

b) Der Gottesglaube wird zwar be-
wahrt, aber im Bewusstsein, dass wir
nicht wissen, ob und was Gott ist. Alle
Offenbarung wird hier als Mythos ver-
standen, der versucht, in Bildern und
Geschichten auf das Nichtwissbare
hinzuweisen, ohne es letztlich objekti-
vieren zu wollen. Die Offenbarung als
Objektivation der absoluten Wahrheit
wird fallengelassen. Eine Religiositat
jenseits der Offenbarung entsteht, die
nicht in die Falle der Ausschliesslich-
keit geht. Das ist ein Uberkonfessionel-
ler Glaube, der sich aus Vernunft er-
hellt, darin aber letztlich scheitert. Im
Scheitern wéhlt er trotzdem den nicht
fixierbaren Glauben an den unbekann-
ten Glauben — um der praktischen
Konsequenz willen: Nur so vertragt
sich der Gottesglaube mit der Freiheit
des Menschen.

25



c) Die Ablehnung jedes Gottesglau-
bens, zwar auch im Wissen, dass man
nicht weiss, aber nun aus anderen
Grinden der praktischen Vernunft: Es
ist besser, nicht an Gott zu glauben,
weil nur so der Mensch die Verantwor-
tung fur sich und die Welt ganz uber-
nehmen muss. «Dass Gott nicht ist, ist
ein Postulat der praktischen
Vernunft.» Offenbarung interessiert
nur noch als Lehrstiick innerhalb der
Katastrophen des menschlichen Gei-
stes, das zeigt, wie die Grundkategorie
der absoluten Wahrheit, die Aus-
schliesslichkeit, notwendig zur Gewalt
fuhrt.

Die katholische Kirche hat von jeher
offiziell allein die erste Moglichkeit
gelten lassen, zum Unterschied vom
Protestantismus, der sich der zweiten
gedffnet hat. Sie ist bei der unité de
doctrine geblieben. Zwar hat auch sie
die Vernunft gesucht, aber nur, um den
fixierten Glauben eingéngiger und
plausibler zu machen. Und auch sie
hat Zuflucht zu Erneuerungen genom-
men, aber nur, um das Lehrgeb&ude
und die Institution zu festigen. Fur sie
Ubernahm die Vernunft ausschliess-
lich die Funktion der Propaganda fir
den Glauben. Ratio war die Schlauheit,
in den Glauben «hinein zu betrugen»
(Kierkegaard). Dass es daruber hinaus
etwas wie Freiheit der Argumentation
geben konnte, hat sie nie gelehrt und
nie versprochen. Eben in dieser Uner-
bittlichkeit liegen die Grosse und das
Bose dieser Institution: die Grésse in
der Konsequenz, die vor keinem Para-
dox zuruckschreckt; das Bése im An-
spruch, ein Anrecht auf Ausibung von
Gewalt zu haben: blutig, solange die
Macht ausreicht; strukturell, solange
die Hierarchie intakt ist; symbolisch,
solange es Offenbarung als objekti-
vierte Wahrheit gibt. Ausser ihrem
Glauben war alles Irr- oder Unglaube.

Dieses unversohnliche Entweder-Oder
macht es allen andern schwer, auch
Menschen, die zwar religids sind, aber
nicht an die Objektivierbarkeit der ab-
soluten Wahrheit glauben, zu ihr ein
ausserpolemisches Verhaltnis zu fin-
den. Wer die Vernunft aus Uberzeu-
gung unterdruckt, darf nicht auf die
Freundschaft derer hoffen, die im
Glauben lieber auf die Vernunft als auf
Offenbarung setzen.

Wer freilich ganz ausserhalb steht,
dem bietet der institutionalisierte Of-
fenbarungsglaube ein merkwirdiges
Spektakel: Er breitet die Arme weltweit

26

in christlicher Milde aus, um in ihnen
die Freiheit seiner Kindheit zu er-
sticken. Er predigt die Liebe und bt
die Gewalt. Er wirbt mit Charme und
k&mpft mit Verbissenheit. Er redet von
Menschenwirde und greift zur Inquisi-
tion.

Aber gerade dieses paradoxe Verhal-
ten ist das konsequente. Wenn ein
Mensch Gott ist, die absolute Wahr-
heit und das absolute Heil in die Welt
gekommen sind, kann es keine Wahr-
heit und kein Heil ausserhalb geben.
Die Gewalt versteht sich dann als ein
Akt der Barmherzigkeit gegenuber
sonst Verlorenen. Das lehrte schon Au-
gustin. Wojtyla macht in dieser Hin-
sicht keine Ausnahme — er ist nur
konsequent.

Unverstandlich werden dann eher Ge-
stalten wie Hans Kiing. Wie kann man
nur glauben, dass Jesus Gott ist; wie
kann man nur zum Mittrager einer In-
stitution werden, die diese «Wahrheit»
verwaltet, und wie kann man nur einen
Papst Gberhaupt dulden — wenn man
doch frei sein méchte! Wer die absolu-
te Wahrheit nur etwas besser heraus-

stellen méchte, meldet letztlich seine
Anwartschaft auf den Stuhl des Pap-
stes an, und wer dem Konzil die Un-
fehlbarkeit zubilligt, Gbertuncht bloss
den Totalitarismus mit einer Scheinde-
mokratie. Das Ausschliessliche ist
eben ausschliessend. Es wird nicht to-
talitér durch eine Verirrung, sondern
es ist in seinem Wesen totalitar, hand-
le es sich nun um eine religiése oder
eine politische Heilslehre. Wo aber
das Heil sich objektiviert hat, ist das
Recht des Menschen ein schwaches
Argument.

Das ist der Grund, weshalb wir nein sa-
gen — zur Orthodoxie und selbst noch
zu ihrer Schein-Liberalisierung. Ein po-
sitivierter Offenbarungsglaube ver-
tragt sich nicht mit der Freiheit und
deshalb auch nicht mit der Wiirde des
Menschen.

Hans Saner, Basel

(Abdruck aus dem «Tages-Anzeiger-
Magazin», mit der freundlichen Erlaub-
nis des Verlages. Wir stellen diesen
Aufsatz zur Diskussion. Die Redaktion)

Warum ich Freidenker geworden bin

Meine Eltern waren an sich nicht reli-
gids — mein Vater folgte mir sogar
spater in.die Konfessionslosigkeit.
Meine Mutter, die nicht Hebraisch le-
sen konnte, hatte ein Gebetbuch in
deutsch, befolgte aber alles, was Tra-
dition und «gute Gesellschaft» damals
vorschrieben, und so wurde mir der
Glaube an Gott als notwendige Stutze
in Erziehung und Moral eingepflanzt.
Diese Idee wurde mit der Zeit zur
Zwangsvorstellung, und als meine wis-
senschaftliche Schulung immer schér-
fer den Zwiespalt zwischen Glauben
und Wissen in mir wachrief, hatte ich
jahrelang einen schweren Gewissens-
zwang, mich zu entscheiden. Diese
Jahre fuhrten dazu, dass ich, sobald
ich mich zum Unglauben durchgerun-
gen hatte, es als meine Lebensaufga-
be erachtete, anderen diesen Seelen-
kampf zu eréparen und fortan haupt-
sachlich gegen die herrschenden Reli-
gionen anzukadmpfen, im besonderen
gegen den politisch méchtigen Katho-
lizismus und gegen den altorientali-
schen *Atavismus des judischen Glau-
bens. Wie stark die religiése Zwangs-
neurose ist, zeigt sich in an sich nicht-

religiosen Juden, die dennoch am
«Langen Tag» fasten und sich vorma-
chen, es geschehe bloss aus Pietat fur
ihre verstorbenen Eltern.

Kurz nach meiner Geburt wurde mein
Vater nach Japan versetzt, wo ich mei-
ne Kindheit verbrachte. Vor Ausbruch
des Russisch-dapanischen Krieges
(1904/05) hatten wir eine abenteuerli-
che Fahrt auf einem &sterreichischen
Laster mit Landungsaufenthalten in
China, Indien und Agypten (wir waren 4
Monate unterwegs), bis wir in Wien an-
kamen, wo meine Schulung begann. In
Mussestunden verschlang ich alle Bu-
cher von Lefcadio Hearn uber japani-
schen Buddhismus und studierte an
der Universitat Sanskrit. Meine erste
Prosaschrift (Simmel zitiert aus dem
Buchlein in seinem Roman «Lieb Va-
terland magst ruhig sein») «Wozu wir
leben», mit dem Untertitel «Die Unmo-
ral Gottes», bestand hauptséchlich
aus Originalzitaten buddhistischer
Texte in Ubersetzung.

In der Mittelschule hatten die Juden ei-
nen indolenten Religionslehrer, der
uns zum Tempelbesuch am Sabbath



	Offenbarung und Freiheit

