
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 3

Artikel: Einsteins Religiosität

Autor: Titze, Hans / Einstein, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412586

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412586
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Einsteins Religiosität

Irrige Meinungen

Es ist üblich, zur Bekräftigung eigener
Ansichten das Urteil bekannter
Persönlichkeiten heranzuziehen. Dies ist
zwar kein Beweis der eigenen Ansicht;
man nimmt aber an, dass der Leser
leichter von einer Ansicht zu überzeugen

ist, wenn er erfährt, dass ein grosser

Gelehrter, Dichter, Philosoph oder
Politiker ähnliche Ansichten geäussert
hat. Ein kritisch denkender Leser sollte
allerdings hierauf keinen Wert legen.
Ein Urteil soll man sich aus der Sache
bilden und nicht aus dem, was andere
darüber gedacht und gesagt haben.
Immerhin geht dies noch an, wenn
man die Aussprüche solcher
Persönlichkeiten im richtigen Zusammenhang

erwähnt und so, wie diese es
tatsächlich gemeint haben. Dies ist aber
bedauerlicherweise oft nicht der
Fall.Obwohl Religion und Ethik gerne
in Zusammenhang gebracht werden,
fühlen sich die Berichter, die sich für
religiös halten, oft nicht ethisch
verpflichtet, Aussprüche grosser
Persönlichkeiten so, wie sie gemeint sind,
wiederzugeben. So liest man häufig,
dass der bekannte Physiker Albert
Einstein sich als streng religiös bezeichnet

habe und erwähnt dies so, als ob er
ein überzeugter Anhänger einer Kirche

gewesen wäre. Es ist deshalb erforderlich,

klar und unvoreingenommen die
sogenannten religiösen Ansichten
Einsteins zusammenzustellen.

Beurteilung der Kirchen und des Dogmas

Obwohl sich Einstein als religiös
bezeichnete, war er kein Freund der
Kirchen. Jede dogmatische Bindung lehnte

er ab. Wenn er schrieb, dass es keine

Kirche geben könne, deren Lehrinhalt

sich auf die «kosmische Religiosität»

gründet* und er sich selbst als
«kosmisch religiös» bezeichnete, so ist
klar, dass er gegen jedes kirchliche
Dogma war. Die Bemerkung, dass,
wenn man das Judentum und das
Christentum von allen Zutaten der Späteren,

insbesondere der Priester loslöste,

eine Lehre übrigbliebe, die die
Menschheit von allen sozialen Krank-

* A. Einstein, «Mein Weltbild», Europa-Verlag
Zürich-Stuttgart-Wien, 1963, S. 19.

heiten zu heilen imstande wäre, zeigt
kein grosses Zutrauen zur Priesterschaft

(a. a. o. S. 119).

«Bei den politischen, ja sogar bei den
religiösen Führern ist es meist recht
zweifelhaft, ob sie mehr Gutes oder
Schlechtes bewirkt haben» (S. 16).

Die Veredelung der Menschen werde
nicht durch solche Personen erwirkt,
sondern eher von bedeutenden Künstlern

und von den Forschern, meint er
an gleicher Stelle.

Wenn auch die Ergebnisse der
Forschung, d. h. die Erkenntnis von Tatsachen

selbst, die Menschen nicht veredeln

können, so vermag dies doch das
in den Forschern wirksame Streben
nach Wahrheit. Einstein stellte also
den Künstler und den Forscher über
den Priester.

Einsteins Gottesbegriff

Auch an einen persönlichen Gott
glaubte Einstein nicht. Weder der
jüdische noch der christliche Gott war ihm
mehr als Ersatz für einen Aberglauben.

«Einen Gott, der die Objekte seines
Schaffens belohnt und bestraft, der
überhaupt einen Willen hat nach Art
desjenigen, den wir an uns selbst erleben,

kann ich mir nicht einbilden»
(S. 10).

An einer anderen Stelle, wo er das Wesen

des Judentums als innere Haltung
behandelt, sagt er:

«Judentum ist kein Glaube. Der
jüdische Gott ist nur eine Verneinung des

Aberglaubens, ein Phantasieersatz für
dessen Beseitigung.»

Ebenso wie die christliche Gottesvorstellung

lehnte er also auch die
traditionelle jüdische Gottesidee ab.
Gottesbegriff, Theologie waren keine
Grundlage seiner Religiosität. Er

glaubte an keinen Gott, der nach dem
Bilde des Menschen gedacht wäre.

«Die religiösen Genies aller Zeiten waren

durch diese kosmische Religiosität

ausgezeichnet, die keine Dogmen
und keinen Gott kennt, der nach dem
Bilde des Menschen gedacht wäre»
(S. 19).

Ein menschenartiger Gottesbegriff
liegt Einsteins kosmischer Religiosität
nicht zugrunde. Ein solcher Gott kann
überhaupt nicht beschrieben werden.

«Wer von der kausalen Gesetzmässigkeit
allen Geschehens durchdrungen

ist, für den ist die Idee eines Wesens,
welches in den Gang des Weltgeschehens

eingreift, ganz unmöglich» (S. 19,

20).

Die kosmische Religiosität braucht
keinen Gott. Einstein spricht immer
nur von dieser Religiosität, nicht von
einem Gott. Zur Religiosität des naiven
Menschen gehört ein Gott, nicht aber
zur höchstentwickelten, der kosmischen

Religiosität.

«Diese Religiosität unterscheidet sich
aber von derjenigen des naiven
Menschen. Letzterem ist Gott ein Wesen

zu dem man gewissermassen in
einer persönlichen Beziehung steht, so
respektvoll diese auch sein mag»
(S. 21).

Die kosmische Religiosität

Was ist nun die Religiosität Einsteins,
die — wie er meint — ohne Gottesbegriff

den Menschen erfüllt und ihn reif
zum Erzieher der Menschheit macht?
Lassen wir Einstein selbst antworten:
«Der Forscher aber ist von der Kausalität

alles Geschehens durchdrungen
Seine Religiosität liegt im verzückten

Staunen über die Harmonie der
Naturgesetzlichkeit, in der sich eine so
überlegene Vernunft offenbart, dass
alles Sinnvolle menschlichen Denkens
und Anordnens dagegen ein gänzlich
nichtiger Abglanz ist. Dies Gefühl ist
das Leitmotiv seines Lebens und
Strebens» (S. 21).

Dies nennt Einstein Religiosität und
hat mit einem Gottglauben nichts zu
tun. Es ist das Staunen über die Natur,
ihre Gesetzmässigkeit, ihre Grösse
und Grossartigkeit, ihre Fülle von
Tatsachen, die sich unser Geist nicht
ausdenken kann.

Diese Religiosität kann keine Kirche
lehren. In ihr gibt es keine Dogmen und
keinen Gott, der nach dem Bilde des
Menschen erdacht wäre (S. 19). Nach
Einstein ist sie der Geist, der alle grossen

Menschen erfüllt. Er nennt die
verschiedensten Männer, die «von diesem
Gesichtspunkt aus betrachtet» einander

nahestehen. Gerade die sogenannten

Häretiker (Ketzer) seien von dieser
höchsten Religiosität erfüllt, auch
wenn sie manchmal als Heilige,
manchmal als Atheisten erschienen
(S. 19).

18



Wenn Behauptungen aufgestellt werden,

dass Einstein «tief religiös» gewesen

wäre, hat dies mit Kirchengläubigkeit
nichts zu tun. Die Religiosität zu

berichten, aber das Unkirchliche,
Undogmatische und Atheistische dieser
Religiosität zu verschweigen, ist eine
bewusste Irreführung.

Es ist natürlich richtig, dass die
Grossartigkeit des Kosmos, die erhabene
Gewalt der Naturereignisse auch in

kirchlichen Überlieferungen zu finden
sind — das geben auch wir zu. So findet

Einstein «Ansätze» seiner kosmischen

Religiosität auch in den Psalmen

Davids, bei einigen jüdischen
Propheten und bei Jesus sowie im
Buddhismus. Es sind aber nur Ansätze, es
ist nicht die kosmische Religiosität in

letzter Folgerung, die in kirchlichen
Dogmen keinen Platz finden kann.

Einstein selbst bezeichnet seine
Religiosität als pantheistisch. Sein
Gottesbegriff ist die Vernunft, die dem
Kosmos zugrunde liege. Er sagt:
«Jene mit tiefem Gefühl verbundene
Überzeugung von einer überlegenen
Vernunft, die sich in der erfahrbaren
Welt offenbart, bildet meinen Gottesbegriff;

man kann ihn also in der
üblichen Ausdrucksweise als «pantheistisch»

(Spinoza) bezeichnen» (S. 223).

Er fährt dann fort und klärt dadurch
seine Stellung zur Kirche:

«Konfessionelle Traditionen kann ich
nur historisch und psychologisch
betrachten; ich habe zu ihnen keine andere

Beziehung».

Nur die wissenschaftliche Wahrheit,
die aus der Erfahrung stammt, ist für
ihn von Bedeutung: «Unter religiöser
Wahrheit kann ich mir etwas Klares
überhaupt nicht denken.»

Diese Bekenntnisse Einsteins sind
deutlich genug.

Die Ethik Einsteins

Religion und Ethik werden häufig in

unzulässiger Weise zusammengeworfen.
Das ethische Verhalten ist nach

kirchlicher Ansicht eine Folge des
Glaubens an Gott. Nur der Mensch
könne ethisch handeln, der an Gott
glaubt, Gott befehle, Gutes zu tun und
verbiete das Böse. Strafe und Lohn seien

die Folgen des menschlichen
Handelns. Das ist für Einstein keine Ethik.

«Das ethische Verhalten des
Menschen ist wirksam auf Mitgefühl, Erzie¬

hung und soziale Bindung zu gründen
und bedarf keiner religiösen Grundlage.

Es stünde traurig um die
Menschen, wenn sie durch Furcht vor Strafe

und Hoffnung auf Belohnung nach
dem Tode gebändigt werden müssten»
(S. 20).

Die Wissenschaft mit der — nach
Einsteins Ansicht — durchgängigen
Kausalität und Gesetzmässigkeit kann zur
Ethik nichts beitragen, steht aber zu
ihr wie auch zu der kosmischen
Religiosität nicht in Widerspruch.

«Die moralische und ästhetische
Vervollkommnung ist ein Ziel, das den
Bemühungen der Kunst näher steht als
denen der Wissenschaft» (S. 23).

Die Moral ist eine menschliche
Angelegenheit. Die Triebfedern sind Mit-
Freude und Mit-Leid. Dies sei der Rest

von Religion, der «übrigbleibt, wenn
man sie von der Komponente des
Aberglaubens gereinigt hat». Die Ethik ist
kein Glücksstreben — diese «Ethik»
nennt Einstein das «Ideal der
Schweineherde» (S. 8). Seine ethischen Ideale
sind Güte, Schönheit und Wahrheit.
Nicht Besitz, äusserer Erfolg erscheinen

ihm erstrebenswert, sondern das
Streben und Forschen nach dem «ewig
Unerreichbaren» in Wissenschaft und
Kunst.

Soziale Gerechtigkeit, Toleranz,
Achtung vor dem Leben, einschliesslich
dem der Tiere, Friedensliebe, demokratisches

Ideal sind seine ethischen
Forderungen. Militär, Diktatur, politischen
Zwang lehnt er ab, «denn Gewalt zieht
stets moralisch Minderwertige an» (S.
9). Das Persönliche, Individuelle, die
Unabhängigkeit von Meinungen,
Gewohnheiten und Urteilen sind ihm

wichtig und kennzeichnen seine Art zu
leben, wie er selbst mitteilt.

Kritik

Man soll keine Feststellungen machen
oder Berichte geben, ohne auch Kritik
zu üben. Diese Kritik ist meine persönliche

Ansicht, und ich verlange nicht,
dass sie jeder übernimmt. Aber zum
Diskutieren gehört jede Meinung dazu,
und deshalb teile ich meine eigene
Meinung mit.

Die Bezeichnung «Religiosität» für die
Ansicht Einsteins ist meiner Meinung
nach nicht glücklich gewählt. Gerade
sie dürfte der Grund dafür sein, dass

die Kirchenanhänger versuchen,
Einstein als einen der Ihren zu betrachten
und ihn in Gegensatz zum Freidenker-
tum zu stellen. Gewiss, bei gründlichem

Lesen der Arbeiten Einsteins
dürfte eine solche Meinung nicht
entstehen. Aber die Mehrdeutigkeit des

Begriffs «Religiosität» lässt die Versuchung

aufkommen, Einsteins Auffassung

so auszulegen, wie es den
propagandistischen Zielen der Kirchen
entspricht. Dass Einsteins Religiosität
nichts mit Christentum, nicht einmal
mit einem Gottglauben zu tun hat, wird
verschwiegen und dadurch ein
falscher Eindruck erweckt. Einstein hätte
statt dessen eindeutig sagen sollen,
dass Religion immer etwas mit einem
höheren Wesen zu tun hat und dass
seine «Religiosität» weiter nichts sei
als ein Staunen vor der Grossartigkeit
der Harmonie des Kosmos. Es ist ein
ethisch-ästhetisches Gefühl, aber keine

Religiosität, es ist das faustische
Suchen nach Wahrheit, das innere
Bedürfnis, möglichst alles zu verstehen
und zu erklären. Es ist die Achtung vor
dem Naturgeschehen und das Zurückstellen

der eigenen Persönlichkeit und
der menschlichen Leistung gegenüber
der Allgewalt der Natur.

Man kann nun aber auch die Ansicht
Einsteins selbst kritisieren. Denn sie

geht von der Gesetzmässigkeit und
Erhabenheit der Natur aus. Das Kausalprinzip,

das jede Freiheit unmöglich
macht — Einstein glaubte nicht an die

«philosophische Freiheit» — wird heute

als nicht mehr gültig angenommen
und ist durch Wahrscheinlichkeitsbeziehungen

ersetzt worden; es gibt in
der Physik nur eine statistische Kausalität

als Folge dieser
Wahrscheinlichkeitsbeziehungen. Auch die Erhabenheit

der Natur ist manchmal sehr
fragwürdig und artet zuweilen in eine
menschenvernichtende Gewalt aus. Das

Weltgeschehen auf «zufällige»
Zuordnungen zurückzuführen, führt nicht zu

«Religiosität» irgendwelcher Art. Der

Komos erscheint dem Menschen wohl
gesetzmässig und harmonisch, ist
aber im letzten Grunde nur ein mehr
oder weniger wahrscheinlicher
Zustand.

Der Mensch ist es, der das Gefühl des
Erhabenen in die Natur hineinlegt. Das
dem Menschen angeborene künstlerische

Empfinden, die «ästhetische
Existenz», ist der Grund dieses erhabenen

19



Gefühls. Stürzt die Natur gewaltsam
über dem Menschen ein, so wird aus
der Erhabenheit eine bösartige
Naturgewalt, obwohl die Natur als Erhabenheit

und als Gewalt nur in einen
wahrscheinlicheren Zustand übergegangen
ist.

Allein das ästhetische und das
ethische Gefühl des Menschen sind der
Grund für diese Empfindungen. Diese
Gefühle, die mehr oder weniger jeder
Mensch hat, kommen aus dem Innern
des Menschen selbst. Es ist aber fraglich,

ob wirklich «Vernunft» in der Natur

steckt, und man kann daraus keine
kosmische Religiosität herauslesen.
Man kann sie nach heutiger Auffassung

nicht einmal mehr vom
Menschen aus hineinlegen, sondern man
muss erkennen, dass die Welt letzten
Endes doch nur ein Wahrscheinlichkeitszustand

von Geschehnissen ist.

Zusammenfassung

Einsteins Religiosität hat mit Kirchen-
und Gottglauben nichts zu tun. Wir
empfehlen denen, die das Gegenteil zu
behaupten wagen, das Buch «Mein
Weltbild» gründlich zu lesen. Darüber

Es wird bekanntlich niemand gefragt,
ob er katholisch, protestantisch oder
was weiss ich werden wolle. Ein neuer
Erdenbürger wird einfach getauft oder
sonstwie von einer Glaubensgemeinschaft

vereinnahmt, und was er auf
diese Weise «geworden» ist, das bleibt
er dann zumeist sein Leben lang.

Wer — ohne eigenes Zutun —
protestantisch oder katholisch getauft wurde,

der ist und bleibt dies auch von
Staates wegen. Zwar kann er, sobald
er 16 Jahre alt geworden ist, aus der
betreffenden Kirche austreten. Doch,
abgesehen vom Gerede der Leute,
existieren mancherorts auch von Staates
wegen Hindernisse, die diesen Schritt
erschweren. So gilt im Kanton Bern die
Bestimmung, dass der Austrittswillige
nach Ablauf einer gewissen Zeit
(mindestens 30 Tage) seit der ersten Erklärung

eine zweite, beglaubigte Erklärung

einreichen muss. Der Zweck der
Übung ist klar: Der Austrittswillige soll

20

hinaus kann man von freidenkender
Sicht aus die Ansicht Einsteins selbst
noch in Zweifel ziehen und auf existentielle

Gefühlskomponenten des
Menschen zurückführen.

Dr. Hans Titze

Ein wichtiges Dokument

Im Anschluss an diesen Aufsatz sei
noch ein Brief Albert Einsteins an
seinen ehemaligen Schulfreund und
späteren Professor Emil Ott, Zürich
(gestorben am 8. März 1962), abgedruckt:

Princeton (N.J., USA), den 10. April
1953

Lieber Ott,
ich danke Dir sehr für Deinen freundlichen

Brief vom 4. März und für die
Übersendung Deiner Broschüre, die
ich natürlich aufmerksam gelesen habe.

Dein Ressentiment gegen den
persönlichen Gott, von dessen
NichtExistenz Du ja wie auch ich überzeugt
bist, hat mich einigermassen erstaunt.
Diese Haltung trifft man meistens bei
Personen, die sich nicht ohne Kampf
von diesem Prunkstück altväterlicher
Erziehung in jungen Jahren freige-

sich diesen (offenbar unerhörten)
Schritt nochmals überlegen, und es
soll dem Pfarrer, den Eltern und den
lieben Verwandten (vielleicht sogar
dem Legalisationsbeamten, den dieser
Gewissensentscheid rein gar nichts
angeht), Gelegenheit zu einer heilsamen

Einflussnahme geboten werden.

Auf eine Klage hin hat das Bundesgericht

am 8. Februar 1978 (BGE 104 la
79) entschieden, dass diese Praxis
nicht gegen die Glaubens- und
Gewissensfreiheit (Art. 49 der Bundesverfassung)

Verstösse, ein Urteil, auf das wir
Freidenker nur mit einem Kopfschütteln

reagieren können. Das einzig Positive

dieses Entscheides ist in der
bundesgerichtlichen Feststellung zu
erblicken, dass der Kirchenaustritt
rückwirkend auf den Zeitpunkt der ersten
Erklärung wirksam wird und dass die
Kirchensteuer nur noch für die Zeit bis
zum Kirchenaustritt erhoben werden
darf. A. B.

macht haben. Vielleicht findest Du
eine Bestätigung, wenn Du aufmerksam
zurückdenkst.

Das von Dir erwähnte Buch von Herrn
Seelig ist mit grossem Aufwand an
Fleiss und Spürsinn von ihm
zusammengebracht worden. Bevor ichs zu
Gesicht bekam, war mir das Bewusst-
seih zusätzlicher Publizität über meine
Person eigentlich peinlich. Als es aber
dann kam und eine Menge hübscher
Erinnerungen auffrischte, hat es mich
doch richtig gefesselt. Der Autor muss
ein besonders gutherziger und
wohlwollender Mann sein.

Herzlich grüsst Dich
Dein Albert Einstein

Leserbriefe

Unheimliche Gläubige
Kürzlich habe ich das Buch über «Die
unheimlichen Patrioten»* gekauft. Das
Buch zeigt, wie der Extremismus, die
Schwarz-Weiss-Malerei, der Fanatismus,

die Sturheit sich ausbreiten.
Finstere Propheten und Moralapostel
erheben den Drohfinger und warnen vor
finsteren Mächten, munter wird wieder
der Teufel an die Wand gemalt, überall
wittern sie Verschwörung. (Ein
Traubensaft-Unternehmer und Weinhändler
aus dem schaffhausischen Hallau
zieht seit Jahren gegen die jüdisch -

freimaurerisch -bolschewistisch -jesuitische

Weltverschwörung ins Feld und

propagiert entsprechend einschlägige
Literatur.)

Ein Zeitungsartikel machte mich im

Zusammenhang mit dem reformierten
Neonazi-Pfarrer Gerd Zikeli auf diesen
Buchtitel aufmerksam. (G. Zikeli wurde
inzwischen von seinem Amt suspendiert.

Anm. der Redaktion.) Dieses
brillant geschriebene und aufschlussreiche

Buch, hinter dem viel Recherchierarbeit

steckt, sollte von jedem
Freidenker gelesen werden.

In einem umfangreichen Kapitel unter
der Überschrift «Die Rechtsgläubigen»
werden dem Leser eine Anzahl religiöser

Vereinigungen und Gruppierungen
des katholischen Traditionalismus
und des «biblisch orientierten»
Protestantismus vorgestellt: Una Voce, Erz-

* Die unheimlichen Patrioten. Politische Reaktion
in der Schweiz. Ein aktuelles Handbuch von J.

Frischknecht, P. Haffner, U. Haldimann und P.

Niggli. Limmat-Verlag 1979. Fr. 23.—.

Ein zweifelhafter Entscheid
des Bundesgerichts


	Einsteins Religiosität

