
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 11

Artikel: Fragmentarische Daten über Atheismus

Autor: Merki, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412657

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412657
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


deutschen Monarchien, die bayrische
Räterepublik mit der darauffolgenden blutigen
Reaktion, das Nachkriegselend, das
Anschwellen der braunen Flut bis zur
Machtergreifung durch Hitler. Während seines
Studiums begnügte sich Walter Gyssling
nicht nur mit seinem Fach. Er nahm seine
Umwelt wahr und ergründete sie. So konnte
er die Gründe und die Triebkräfte, die zu
den damaligen Ereignissen führten,
aufdecken. Folgerichtig wurde er Sozialist und
Freidenker. Sein unerbittlicher Kampf
gegen den Nationalismus machte den
deutschen Boden für ihn heiss und er musste,
als die braunen Machthaber ans Ruder
gelangten, ins Exil gehen. In Paris fand er
einen neuen Wirkungskreis als Journalist.
Als der Sturm der braunen Horden 1940
Frankreich zu Boden zwang, besann sich
Walter Gyssling auf die Schweizer Herkunft
seiner Familie. Er erhielt einen Schweizer-
pass, floh in unser Land und leistete hier,
nachdem er schon in Deutschland in seiner
Jugend Soldat gewesen war und im
französischen Heer gegen Hitlerarmeen gekämpft
hatte, nochmals Dienst.
Nach dem Zusammenbruch des 1000jäh-
rigen Reiches kehrte er wieder nach Paris
zurück, wo er wiederum als Journalist tätig
war, unter anderem auch für den Zürcher
«Tages-Anzeiger», die Basler «National-
Zeitung» und die «Berner Tagwacht». 1948
siedelte er wieder nach Zürich über, der
Stadt seiner Ahnen, um als freier Journalist
kämpferisch, wohlbewandert und beschlagen

auf vielen Gebieten zu wirken. Neben
dem Kampfe gegen den Nationalsozialismus

schuf sich Walter Gyssling einen
besonderen Ruf als einer der besten Kenner
und Kritiker von Ballett und Oper.
Walter Gyssling, der in jungen Jahren
schon die Rollen der Religionen und
Kirchen — segneten sie doch während der

Hugo Bogensberger, Direktor des Instituts

für kirchliche Sozialforschung,
Wien, unternimmt den Versuch, über
die Verbreitung des Atheismus in der
Welt statistische Angaben beizubringen

und sie zu verwerten. Bei Bogen-
berger aber leiden die statistischen Er¬

Kriege die Gewehre und Kanonen von
Freund und Feind — erkannt hatte und darum

Freidenker geworden war, schloss sich
1943 der Ortsgruppe Zürich der Schweizer
Freidenker-Vereinigung an. Es war zwangsläufig

und selbstverständlich, dass der
intelligente Mann bald das Präsidium der
Gruppe übernahm. Hier gelang es ihm vor
allem durch vielbeachtete Vortragsveranstaltungen

mit hervorragenden in- und
ausländischen Referenten die Freidenkerbewegung

ins öffentliche Bewusstsein zu bringen.

Eine stets an Mitgliederzahl wachsende

Ortsgruppe war die Folge, so dass sie
bald doppelt so stark dastand und die grös-
ste der Schweizer Gruppen wurde. Besonders

wertvoll war auch Walter Gysslings
Mitarbeit an unserer Zeitschrift
«Freidenker». Er wusste mit seinen Artikeln
stets Einsicht in die Zusammenhänge der
politischen, wirtschaftlichen und religiösen
Gebiete zu vermitteln. Zusammenhänge,
die wir einfachen Menschen oft kaum
wahrgenommen hätten. Seine Artikel
beschränkten sich aber nicht nur auf
Aufdeckungen und Darlegungen von Tatsachen

und auf den Kampf gegen Kirche und
Religion, sie wiesen vielmehr immer auch
auf die humanistischen Ziele der
Freidenkerbewegung hin. Als bestausgewiesener
Kenner half er massgebend mit, die Grundlagen

zu unserem^ «Humanistischen Manifest»

zu schaffen.

Die Freidenker-Bewegung verliert mit Walter

Gyssling einen überzeugten und
engagierten Mitkämpfer, der mit seinem Wissen
und Können grosse Verdienste um die
zürcherische wie schweizerische Freidenkerbewegung

erworben hat. Wir sind ihm dafür
über das Grab hinaus zu grösstem Dank
verbunden.

-ck-

hebungen an einem Mangel: sie
unterliegen allesamt den bei Demoskopen
üblichen Fragestellungen, wodurch
konkrete Zuordnungen der Befragten
erschwert werden. Nach ihm überbewerten

die Demoskopen die erteilten
Fragebogenantworten, weil sie die

Entwicklungsfähigkeiten der befragten

Individuen hin zu Gottgläubigen
während ihres Lebens ausser Betracht
lassen, weil die Angesprochenen nur
momentane Entscheidungen fällen
usw. Es wird also bezweifelt, ob
Antworten, die nach Kriterien aktueller
empirischer Motive abgegeben
werden, bezüglich Theismus/Atheismus
wissenschaftlich als haltbar betrachtet

werden können. Denn die Interviewten

können sich immer noch für das
eine oder andere Angebot entscheiden.

Ausgehend von der Situation, dass
nicht jedermann, der der Institution
Kirche seinen Austritt erklärt, sich
zugleich engagiert atheistisch eingliedert,

sondern zunächst einmal kulturell

vegetiert, bis er wieder Vertrauen
zu Menschen findet, ergibt sich für uns
bewusst organisierte Atheisten die

Aufgabe, jene Personenkreise oder
«Statistik-Atheisten» anzusprechen,
um sie weltanschaulich zu qualifizieren.

Nach einer Untersuchung des
internationalen Gallup-Institutes hat Europa
den höchsten Anteil an theoretischen
Atheisten. Es sollen 16 Prozent sein.
Den allergrössten Anteil an diesem
Prozentsatz theoretischer Atheisten
sollen mit 25 Prozent die skandinavischen

Länder beisteuern. Die für uns
interessante Frage, warum die Skandinavier

zahlenmässig den übrigen
europäischen theoretischen Atheisten
überlegen sein sollen, lässt sich heute
durch uns noch nicht beantworten;
eine diesbezügliche Studie von seiten
der Weltunion der Freidenker könnte
uns aber sehr nutzen.

Mit der Disziplin «theoretische Atheisten»

charakterisieren die Religionssoziologen

diejenigen weltanschaulichen

Personen, die sich auch nach
ihren vollzogenen Kirchenaustritten zu

irgendeiner atheistischen Ideologie,
Philosophie oder Lebensauffassung
bewusst bekennen. In diesem Sinne
zählen wir Freidenker zu den theoretischen

Atheisten. Diese sollen (nach
Bogensberger) zur sozialen
Oberschicht gehören, eher männllichen
Geschlechts sein, jüngeren Alters, mehr
(aus-) gebildet und Bezieher höherer
Einkommen. Auf den ersten Blick
scheint die Verallgemeinerung, dass
wir zu den Erhaschern höherer Einkommen

etc. gehören, das wahre soziale
Verhältnis nicht zu treffen. Doch wenn
man bedenkt, dass sich die Studie auf

Weltperspektive bezieht (denken wir

Fragmentarische Daten über Atheismus

Der Herder-Verlag hat mit der Herausgabe einer neuen Buchreihe
begonnen, die der «Vertiefung des Dialoges zwischen Christen und Nicht-
glaubenden» gewidmet ist. Der erste Band «Studien zur Atheismusforschung»

liegt bereits vor. Was uns vor allem am Inhalt dieses Bandes
angenehm überrascht, ist der unpolemische Stil gegenüber den «Nicht-
glaubenden», ist die wissenschaftliche Bemühung der Autoren, eine
ernsthafte «Verstehens- und Verständigungshilfe» im Rahmen des
Dialoges zu erarbeiten. Jedenfalls heben sich die Beiträge dieser Studie ni-
veaumässig deutlich von den sonstigen Verlautbarungen ihrer evangelischen

und katholischen Amtsbrüder und Provinztheologen ab. Deshalb
stellen wir auch unserer Leserschaft diese Publikation vor und wollen
bemüht sein, die darin erarbeiteten Fakten redlich zu behandeln.

86



an das Nord-Süd-Gefälle), dann bedarf
natürlich die Charakterisierung der
theoretischen Atheisten unserer
Prägung einer nochmaligen sorgfältigen
Analyse.

Auf Weltebene bezogen, weist die
Statistik des Gallup-Institutes eine bedeutend

geringere Marge theoretischer
Atheisten auf als in Europa. USA: 3 %;
Lateinamerika: 3 %; Afrika: 2 %;
Asien: 6 %. (Die sozialistischen Länder
bleiben unberücksichtigt.)

Hier taucht die Frage auf: Warum ist
der Anteil direkter (theoretischer) Atheisten

in den USA gegenüber Europas

so überraschend minimal? Liegt
dieser mit unsern Augen betrachtet
kulturelle Tiefstand der Amerikaner
daran, dass sie Bürger der sogenannten

«neuen Welt» sind, die nicht die
Erbschaft einer 2000jährigen Kultur
der alten Welt (so wie wir) in sich
aufgenommen haben? Diese Unterscheidung

und Wertung muss ausgesprochen

werden. Denn welcher direkte
Atheist — wie wir zum Beispiel — tritt
nicht die Erbschaft der
atheistischmaterialistischen Denker der vorsokra-
tischen Philosophieepoche an? Wer
von uns ist nicht entzückt über den
fröhlichen Materialismus der nachso-
kratischen Philosophie auf der Basis
der hellenistisch-römischen Strömung
eines Lukrez und später Giordano Brunos

usw.? All diese Bemühungen jener
beispielhaften Denker sind wohl nicht
über den grossen Teich — so scheint
es — bis hin zu den Amerikanern
geschwappt; statt dessen hat sich dort
ein ungehemmter Kapitalismus
durchgesetzt, mit Pragmatismus und
Technokratismus. Bei dieser Bestandesaufnahme

fällt uns besonders auf, dass
bei den US-Amerikanern, bei denen
kraft ihres Pragmatismus und
Technokratismus die Säkularisierung auf
wissenschaftlich-technischer Grundlage

weit vorangeschritten ist, der geistige

Zustand dennoch in bezug auf
Atheismus als lebensführende Kraft kein
Zeichen von Mobilität verrät. Dieses
Manko bedeutet jedenfalls für uns
Materialisten, jenen alten Mechanismus
im Denken seinzulassen, der mit der
Behauptung anhebt, dass das Urteilen
der Menschen weg vom Religiösen und
Metaphysischen verlaufe, wenn die
äusseren Verhältnisse durch Oekono-
mie und Technik sich ändern. Blosser
technischer Fortschritt vermag wohl,

die Menschen von schwerer körperlicher

Arbeit und rudimentärer Not zu
befreien, aber er fördert nicht zugleich
humanistisches, sprich engagiert
antimetaphysisches Denken. Die
Menschen im Lande der «unbegrenzten
Möglichkeiten» begnügen sich mit
ihrem puritanischen Siedler-Be-
wusstsein. An diesem Tatbestand
darf man die Behauptung aufstellen —

ganz egal, ob nun dem Autor
Parteilichkeit zu bestimmten Gesellschaftssystemen

angekreidet wird oder nicht
—, dass unter sozialistischer
Kulturbeeinflussung die Menschen zu höherem

Bewusstsein gelangen als die unter

der kapitalistischen Verwertungsgesellschaft.

Wie weiter aus Bogensbergers Studie
zu entnehmen ist, haben die
Religionssoziologen eine zweite Bezeichnung
zur statistischen Erfassung von Atheisten

in der Welt eingesetzt. Sie
sprechen von einem praktisch-exi-
stentiellen Atheismus neben dem
theoretischen Atheismus. Während
die erste Fragestellung des Gallup-
Institutes: «Glauben Sie an Gott oder
ein höheres Wesen?» als Indikator für
theoretischen Atheismus dienen soll,
lanciert man die Zusatzfrage: «Wenn
ja: Glauben Sie, dass dieser Gott oder
dieses höhere Wesen Ihr Verhalten
beobachtet und dieses belohnt oder
bestraft?» als Indikator für praktisch-
existenziellen Atheismus.

Hierzu kommentiert Bogensberger,
und — wie ich meine — folgerichtig:
«Wenn man annimmt, dass die Gruppe
derjenigeh theoretischen Theisten
(Hervorhebung von mir) die diese Frage

verneinen, zu den praktisch-
existentiellen Atheisten gezählt werden

kann, und wenn man weiter diese
Gruppe mit den theoretischen Atheisten

zusammenfasst, dann ergibt sich
ein verändertes Bild hinsichtlich der
Verbreitung des Atheismus».

Demnach gibt es praktisch-theoretische

Atheisten in Europa: 38 Prozent;
USA: 22 %; Lateinamerika: 18 %;
Asien: 8 %; und Afrika: 6 %. Wohlgemerkt:

In dieser Kategorie werden als
praktische Atheisten diejenigen
Personenkreise hinzugerechnet, die als
theoretische, also Statistik-Christen, laut
Befragung des bereits genannten
Institutes trotz ihres religiösen Engagements

nicht daran glauben, «dass ein

höheres Wesen ihr Verhalten beobachtet

und dieses belohnt oder bestraft».
Hierdurch sehen wir, dass der praktische

«existentielle Atheismus»
ungleich weitere Verbreitung gefunden
hat als der echte, hier bei Religionssoziologen

der theoretischen Atheismus.
Jedenfalls widerspiegelt die grössere
Anzahl von praktisch-existentiellen
Atheisten gegenüberden theoretischen
Atheisten für alle Beteiligten (sowohl
für Theisten wie für Atheisten) ernst-
nehmbare Indizien:

# Die Reinheit des religiösen Glau¬

bens, also die absolute Übernahme
dogmatischer Glaubensinhalte
durch die Menschen der Jetztzeit
nimmt ab.

# Eine Grauzone durch die Bildung
von inkonsequenten Sekten und
weltanschaulichen
Religionsgemeinschaften greift weiter um sich.

0 Schliesslich entpuppt sich das Ar¬

senal «praktischer Atheismus» als
die Spielwiese eines faulen
Kompromisses, auf der mit «moderner
Manier metaphrastisch jongliert,
metaphysiert, meditiert und
neureligiös eskamotiert wird.

Kraft aufgezeigter Situation müsste
die Aufgabe eines ehrlichen Christen
darin bestehen, für eine reine religiöse
Glaubensposition zu sorgen, damit ein
Dialog zwischen Theisten und Atheisten,

wie er im Vorwort der neuen
Studienreihe von Kardinal Franz König als
«dialogisches Selbstverständnis der
Kirche» deklariert wird, auch mit den

nötigen Unterscheidungskriterien
möglich ist.

Für uns Atheisten besteht die Aufgabe
vorauszusetzen, dass sich in den Gruppen

der «praktischen Atheisten» durchaus

Suchende befinden, die sich
danach sehnen, einen Zustand, dessen
Heiligenschein die Religion ist, zu
überwinden, mit denen man sprechen
muss, damit Sitte und Anstand in

Angelegenheiten der geistigen (wie
geistlichen) Standortbestimmung die Tribüne

der erforderlichen Auseinandersetzung

bestimmen.
A. Merki

Entnommen dem Organ des
Deutschen Freidenker-Verbandes e.V.

39. Jahrgang, Juli/August 1980

Autor: Egon Haak

87


	Fragmentarische Daten über Atheismus

