
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 7

Artikel: Robert Ingersoll (1833-1899)

Autor: O.W.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412623

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412623
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Sie erzählen uns, dass wir vom Himmel
erhalten werden. Lasst uns sehen.
Aber nach allem haben nicht die Götter

die Menschenkinder erhalten,
sondern die Menschen die Götter. Sie
haben Tempel gebaut, ihre Kinder geopfert,

ihre Lämmer, ihr Vieh. Sie haben
die Altäre mit Blut getränkt. Sie haben
ihr Silber, ihr Gold und ihre Edelsteine
dargebracht. Sie haben die Priester
ernährt und gekleidet, aber die Götter
haben ihnen nichts zurückgegeben. Im
Schatten verborgen, haben sie ihre
Gebete nicht beantwortet, keine Schreie
gehört, kein Zeichen gegeben, keine
Hand ausgestreckt, kein Wort geäussert.

Ungesehen und ungehört haben
sie auf ihren Thronen gesessen, taub
und stumm, gelähmt und blind.
Umsonst strebten die Kirchtürme nach
oben, umsonst stiegen die Gebete

empor.

Und denkt, was die Menschen taten,
um die Götter zu befriedigen. Sie
entsagten ihrem Recht, erstickten die
Fackel ihres Gehirns. Sie haben
geglaubt ohne Beweise und wider Beweise.

Sie verleumdeten und verlästerten
sich selbst. Sie fasteten und starben
an Hunger. Sie verstümmelten ihre
Körper, erschreckten ihr Fleisch,
gaben ihr Blut den Ungeziefern. Sie wurden

verfolgt, eingekerkert und ihre
Anhänger ermordet. Sie haben Frau und
Kind verlassen. Sie lebten allein in der
Wüste. Sie haben Weihrauchgefässe
geschwungen und Weihrauch
verbrannt, Rosenkranzperlen gezählt,
sich selbst mit Weihwasser besprengt,
die Augen geschlossen, die Hände
gefaltet, sind auf ihre Knie gefallen und
im Staub gekrochen — aber die Götter
blieben stumm wie Steine. Haben diese

Verbeugungen, diese Kniefälle, dieses

Kriechen, diese Grausamkeiten,
diese Albernheiten, diese Zeremonien,
dieser Glaube und die Torheit die Götter

befriedigt? Hat irgend ein Unglück
abgewendet werden können? Wurde
irgend ein Segen erlangt?

Sollen wir den Göttern danken? Sollen
wir dem Gott der Kirchen danken? Wer
und was ist Er?

Der Gott der Rechtgläubigen
Sie sagen mir, dass er der Schöpfer
und Erhalter von allem sei, was war, ist
und sein wird; der Vater der Engel und

Teufel; Erbauer von Himmel und Hölle;
dass er die Erde, Männer und Frauen
schuf, die Schlange, die sie in Versuchung

führte; er schuf seine eigenen

Rivalen, gab seinem Feinde Sieg,
bereute später, was er erschaffen, aber
wusste, bevor er schuf, dass es ihn
gereuen würde. Sandte eine Flut und
zerstörte alle Erdenkinder mit Ausnahme
von acht Personen. Er versuchte die
Überlebenden und ihre Kinder zu
zivilisieren; versuchte es mit Erdbeben und
Schlangen, mit Pestilenz und Hungersnot;

aber er irrte sich. So wurde er in
die Welt geboren, predigte drei Jahre,
erlaubte Grausamen ihn zu töten, dann
erhob er sich vom Tode und ging
zurück in den Himmel. Aber er hatte
zuvor schon gewusst, dass er versagen
würde, dass man ihn töten würde.
Alles lief so ab, wie er es selbst zuvor
bestimmt hatte. Und die dies glauben,
würden gerettet und die Zweifler würden

verlorengehen. Er erschuf seinen
eigenen Feind, machte Anschläge
gegen sich selbst. Nichts lebt in
Übereinstimmung mit ihm.

Robert Ingersoll (1833—1899)

Robert Ingersoll war sozusagen der Vater

des amerikanischen Freidenker-
tums, und obwohl sein Name zumindest
in unseren Kreisen sicherlich nicht
unbekannt ist, mögen einige Hinweise am
Platz sein.
Er war Anwalt und Politiker, aber besonders

berühmt als Redner und Freidenker.

Wie viele andere unserer Vorkämpfer
war er der Sohn eines Geistlichen.

Die American Secular Union machte ihn
zu ihrem Präsidenten, und als 1948
American New Humanist Movement die
antireligiöse Zeitschrift «Progressive
World» herausgab, war ein Enkel Ingersolls

der Redaktor.
R. G. Ingersoll kämpfte mit Marc Twain
gegen die Vivisektion; seine Anhängerin
Margaret Sanger begann den Kampf für
die Geburtenkontrolle. Im Bürgerkrieg
war Ingersoll Kavallerieoberst, geriet
aber in Gefangenschaft und wurde
gegen einen anderen prominenten Militär
der Gegenseite ausgetauscht. In Illinois
wurde er Generalstaatsanwalt, und
wenn er seine antireligiösen Ansichten
nicht so bekanntgemacht hätte, hätte
man ihm die höchsten Staatsämter
angetragen. Dennoch hatte er als Redner
solchen Zustrom, dass man ihm phantastische

Honorare anbot.
Im Hinblick auf seine freidenkerische
Einstellung ist kaum anzunehmen, dass
seine Werke, die zwölf Bände umfassen,
übersetzt sind, ausser vielleicht einigen
seiner Schriften wie «Why I am an Agnostic».

Die Encyclopedia Americana widmet

ihm eine ganze Spalte. O.W.

Was ist los mit diesem Gott?

Existiert dieser Gott? Ist irgendeine
Intelligenz hinter der Natur? Ist irgend¬

ein Wesen zwischen den Sternen, in
den weiten Entfernungen der Astronomie,

ist irgendein Wesen, das Erbarmen

mit den Leiden der Erdenkinder
hätte? Wir wissen es nicht. Lasst uns
aufrichtig sein. Sollen wir ihm danken?
Wir wissen nicht, ob er existiert.

Sollen wir der Natur danken? Trägt die
Natur mehr Sorge für uns als für das
Leben von Gras oder Fliegen? Wir wissen

alle, dass die Natur uns alle tötet.
Warum sollten wir der Natur danken?
Wenn wir Gott oder der Natur für
Sonnenschein und Regen danken, für
Gesundheit und Glück, wen sollen wir
verwünschen für Hungersnot und Pestilenz;

wen sollen wir verfluchen für
Erdbeben und Zyklone, für Krankheiten
und Tod? Lasst uns aufrichtig sein und
gebt mir die Möglichkeit, euch meine
Idee des Dankes zu sagen.

Es war einmal ein Derwisch, ein frommer,

heiliger Mann. Er war ein Eremit
und lebte in den Wäldern; er hatte keine

Jünger. Er war vertraut mit Gott und
entschloss sich, eine Pilgerreise nach
Mekka zu machen. Er brach auf zum
Heiligen Grab. Auf seinem Weg
durchquerte er die Wüste, verlor den Weg
und war am Sterben vor Hunger und
Durst. Aber auf einmal sah er am
fernen Horizont wehende Fahnen. Mit
den letzten Kräften erreichte er das
Gehölz. Dort war eine Quelle und das
Wasser sprudelte wie Musik der Erde.
Er löschte seinen Durst und streckte
seine Hand aus und pflückte Datteln
vom Baum. Er befriedigte seinen Hunger,

und dann sagte er: « Gott, ich
danke Dir, ich danke Dir, ich danke Dir,
ich danke Dir, dass Du Speise und
Trank Deinen Kindern gibst! Gott,
Dein ist mein Herz!» Am nächsten Tag
kam er an einen kleinen Ort, wo die
Pest war: die einzige Strasse war
bedeckt von toten Männern, Frauen und
Kindern. Wölfe verschlangen die Toten
und einer der Wölfe hatte eben am letzten

Knochen eines Kindes genagt und
wandte seine Schnauze himmelwärts.
Der alte Eremit kannte die Sprache der
Wölfe und hier ist, was der Wolf sagte:

Gott, ich danke Dir, ich danke Dir,
dass Du Nahrung uns, den Wölfen
gegeben hast und unseren Jungen!
Gott, mein Herz gehört Dir!

Alles, was ich sagen möchte, ist, dass
die Philosophie des Derwisch' und des
Wolfes genau die gleiche war.

Wenn wir nicht den Kirchen danken
können, dem Unbekannten, dem Unbe-

54


	Robert Ingersoll (1833-1899)

