
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 63 (1980)

Heft: 7

Artikel: Warum wurde ich Freidenker?

Autor: Müller, A.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412620

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412620
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


den, dass es sich ebenfalls um eine
soziale Gerechtigkeit für alle handelt, also

auch um eine Gerechtigkeit im Sinne

der Benachteiligten und Ausgebeuteten:

eben um die Gerechtigkeit eines
christlichen Kommunismus. Es ist
vergessen worden, dass das Christentum
das «Salz der Erde» sein soll, dass
Christ-Sein bedeutet: Revolutionär-
Sein im umfassenden Sinne. So kann
auch hier von einem Revisionismus
gesprochen werden, einer Revision nicht
des Evangeliums, sondern der daraus
resultierenden Forderungen. Die
Geschichte der Kirche wurde aus einer
Revolution eine solche der Restauration.

Dauernde Veränderung
Es zeigt sich, dass sowohl die Christen
wie die Marxisten der allgemeinen
bisherigen Entwicklung jeder Religion
oder Weltanschauung verfielen: aus
der Revolution (und beide waren zu
Beginn im umfassenden Sinne revolutionär)

wurde Evolution und dann Restauration.

Die Forderungen ihrer im Grunde

radikalen Sozialethik wurden nicht
nur gemildert, sondern verwässert,
wenn nicht gar ganz vergessen. Wenn
einerseits die Kirche der Revolution
nur sehr mühselig begegnet und wenn
andererseits die kommunistische Partei

der Sowjetunion immer wieder
genötigt ist, an die «Moral der Kommunisten»

zu appellieren, so ist die Situation

des Revisionismus des Menschen
hinlänglich charakterisiert.

Die Revolution in Permanenz muss, als
ewig existierende Dialektik von These-
Antithese-Synthese, als ständiger
Widerspruch im gesamten Kosmos vor
sich gehen. Hierzu gehören wichtige
Wesenszüge: die Revolution ist nicht
nur national sondern global gedacht;
sie ist ständige Kritik als Mittel des
Fortschritts; der Satz vom
Widerspruch steht im Zentrum des Geschehens;

sie ist intensive dialektische
Verbindung von Autorität und Antiautori-
tät; sie ist Dialektik von Kompromiss-
losigkeit des Denkens und von Praxis
als pragmatisches Handeln und Erfinden;

sie ist Aufhebung von Hunger und
Armut, von Unsicherheit und Ausbeutung,

von Krieg. Sie ist im direkten Sinne

des Wortes «Erziehung des
Menschengeschlechts» in einem Prozess
der Vermenschlichung. Sie ist vor
allem Erkenntnis, dass nicht Waffen die

Geschichte entscheiden, sondern
Ideen und Menschen.

Glaube an den Menschen
Revolutionär ist somit der Glaube an
die Macht des Menschen in der
Gemeinschaft, wie dies Karl Marx und
Lenin, aber auch der Protestant Karl
Barth sowie der Katholik Teilhard de
Chardin verkünden. Die islamische
Revolution könnte ein Zeichen dafür sein,
dass das herkömmliche Abendlicht
nicht mehr global geschichtsbildend
ist. Es stellt sich die Frage, ob das
herkömmliche Christentum und der
herkömmliche Marxismus diese Zeichen
zu deuten vermögen. Ob sie imstande
sind, daraus Lehren zu ziehen, neue
Impulse aufzunehmen. Mit andern
Worten, ob sie imstande sind, ihren
bisherigen Revisionismus einer Revision

zu unterziehen. Wenn das
Christentum bis heute vor lauter Jenseits-

Ich arbeitete 1920 bis 1923 als
Maschinenschlosser auf Stickmaschinenbau
bei Saurer in Arbon. Als die Krise in der
Schifflistickerei ausbrach, musste die
Fabrik gegen 1000 Jungarbeiter entlassen.

Ich war damals 24 Jahre alt. Das

Stempeln gefiel mir aber nicht. Ich zog
aufs Geratewohl nach Davos, wo ich
für ein Jahr Arbeit als Schlosser fand.
Dann war ich ein Jahr lang Heizer und
Portier in einem Sanatorium in Davos-
Platz. Lohn: 100 Franken und Kost und
Logis. Dann arbeitete ich einen Winter
lang auf der Eisbahn Davos. Im Frühling

zog ich nach Zürich. Dort landete
ich bei einem Verlag als Provisionsreisender

auf Versicherungszeitschriften,
die gerade erst im Aufkommen waren.
Das gefiel mir, ich verdiente mehr, war
selbständig und frei. Dann kam die

grosse Wirtschaftskrise 1929 bis 1939,
welche auch die Hauptursache zum 2.

Weltkrieg wan Durch die nun folgende
grundfalsche Währungs- und
Wirtschaftspolitik von Bundesrat und
Nationalbank verarmte das Volk
zusehends. Der dauernde Lohnabbau
bewirkte, dass zuwenig Schuhe, Kleider,
Möbel und so weiter gekauft werden
konnten. Die Werkstätten und Fabriken

müssten Arbeiter entlassen. Durch
den Lohn- und Preisabbau sank die
Kaufkraft weiter und das Volk verarmte

immer mehr. Ich traf auf der Reise

Glauben das Diesseits der sozialen,
gesellschaftlichen Wirklichkeit
geringschätzte und einer problematischen
Spiritualität — die zudem dem Evangelium

widerspricht —, folgte, wenn ferner

der Marxismus eine Vernachlässigung

der Persönlichkeit und eine Ver-

materialisierung des Denkens und
Handelns — die zudem dem Dialektischen

Materialismus widerspricht —
trieb, stellt sich die grosse Frage, ob
die Menschen des Christentums und
des Marxismus eine neue Synthese zu
verwirklichen in der Lage sind. Das ist
für alle die zentrale Frage der kommenden

Jahrzehnte.

Frei nach Dr. Konrad Farner, aus der
Schriftenreihe POLIS Nr. 4, Marxistisches

Salz für christliche Erde —
Christliches Salz für marxistische
Erde».

Albert Merki

sogar sehr oft Familien, die Emballagesäcke

am Boden hatten statt Teppiche.

Und die Teppichfabriken konnten
keine Teppiche verkaufen. Dasselbe
galt für alle Gebrauchsartikel. Alles
ging zurück und die Armut und
Arbeitslosigkeit stieg. Aber niemand ausser
den Freiwirtschaftern wollte sehen,
dass diese Armutswirtschaft ein
reines Geldproblem war. Die Kirchen
schwiegen zu diesem schreienden

Unrecht und unterstützten nur
die Ärmsten der Armen. Zu solchen
Zuständen sagte der berühmte Schriftsteller

und Nonkonformist Gottfried
Keller: Das Recht werde im Mistloch
der Gnade ersäuft. Er meinte, das
Recht auf Arbeit, und das Recht auf
ein menschenwürdiges Dasein ohne
Almosen von Staat und Kirche. Seit der

grossen Armutskrise 1929—1939 ist
vieles verbessert worden, aber das
Hauptziel, eine Wirtschaftsordnung, in
der die Ausbeutung des Menschen
durch den Menschen verunmöglicht
wird, ist noch lange nicht erreicht. Dieses

Ziel ist sicher auch die Voraussetzung

für den Weltfrieden. Da aber die
Kirchen mit ihrem Schwanengesang
von diesem Ziel ablenken und
logisches Denken zum Wohl der ganzen
Menschheit verunmöglichen, schaden
sie viel mehr als sie nützen. Sie sind
eine starke Säule im herrschenden kapi-

Warum wurde ich Freidenker?

50



talistischen Getriebe. Die Kirchen
erziehen vernebelte, wundergläubige,
weltabgekehrte Menschen. Und eben
damit sind sie das grösste Hindernis
für den Aufbau einer sozial gerechten
und menschenwürdigen Welt.

Oh, wenn die Menschen nur endlich

Es geht ein Raunen durch die westliche

Welt: Die Frauen unter den Theologen

haben plötzlich etwas entdeckt,
was uns schon in der Primarschule
aufgestossen ist; sie haben gemerkt,
dass der liebe Gott der christlichen
Glaubensvorstellung ein höchst
einseitiges Wesen ist. Hand aufs Herz! Ist
es richtig, dass dieser Gott mit so
einseitig männlichen Wesenszügen
ausgestattet ist? Ist es in Ordnung, dass
im christlichen Gottesbild die andere
Möglichkeit menschlichen und damit
auch göttlichen Seins einfach fehlt,
sozusagen unterschlagen wurde?

Nein, das ist nicht annehmbar, fanden
die theologischen Frauen. Doch, wozu
studierten sie ihr wort- und listenreiches

Spezialgebiet, wenn es ihnen
nicht gelingen sollte, dem lieben Gott
im nachhinein einen Frauenrock
anzuziehen? Ob die solcherweise
vervollständigte, mannweibliche Gottheit bei
der vatergläubigen Christenheit
Anklang finden wird, bleibt abzuwarten.

Andere, nicht minder kluge Theologinnen

haben sich für einen zweiten Weg
zur Verweiblichung der Glaubenssub-

Die feministische Theologie ist, seit
sie mit ihren Thesen an die Öffentlichkeit

trat, auf ein breites und
überraschend lebhaftes Interesse gestossen.
Leider gab es bisher nur vereinzelte
Publikationen zum Thema und auch
hier fast nur Aufsätze, einzelne
übersetzte Kapitel aus Büchern aus den
USA, aus denen die Bewegung
stammt. Es ist einmal zu hoffen, dass
mehr von der amerikanischen Literatur
auf deutsch zugänglich wird, und zum
andern, dass auch weiterführende
Arbeiten aus unseren Breitengraden auf
den Markt kommen. Eine erste Abhilfe
schafft Catharina J. M. Halkes' kleines
Büchlein*, eine überarbeitete Sammlung

von Aufsätzen, die sich gegensei-

einsehen würden, dass der Himmel
und der liebe Gott nur in ihren Hirnen
besteht. Weil ich scheinbar zu den
wenigen gehöre, welche selbst Wahrheit
und Klarheit gesucht und gefunden habe,

darum bin ich Freidenker.

A. Müller

stanz entschieden. Sie rufen nach
einer Renaissance des Marienkults. Dabei

können sie auf bereits vorhandenen

Stoff zurückgreifen, auf die
Vorstellung einer absolut sexfreien
Mutterschaft, wie sie dem jüdischen
Bauernmädchen Maria zugeschrieben
wird, beziehungsweise schon vor
Jahrhunderten zugeschrieben wurde — wobei

die Schöpfer dieser Glaubensvorstellung

freilich übersahen, dass eine
Geburt mit der darauffolgenden
Stillung des Kleinkindes — biologisch
gesehen — den absoluten Höhe- und

Zielpunkt der Sexualität darstellt.

Maria als die alles überstrahlende
Himmelskönigin, diese Vorstellung
sollte dem Identifikationsbedürfnis
der Christen weiblichen Geschlechts
genügen, finden die in dieser Frage
engagierten Theologinnen. Für uns
Freidenker, die wir von einer metaphysischen

Bedürfnisbefriedigung nichts
wissen wollen, klingt das alles phantastisch.

Dass aber weitherum derartige
«Bedürfnisse» bestehen und mit grosser

Geschäftigkeit auch befriedigt
werden, wer wollte das bestreiten?

Adolf Bossart

tig gut ergänzen und tatsächlich so
etwas wie «Grundzüge einer feministischen

Theologie» ergeben. Catharina
Halkes, Dozentin für Feminismus und
Christentum an der katholischen
Fakultät der Universität Nijmegen, bisher
die einzige, die originäre und
weiterführende Beiträge zur feministischen
Theologie in Europa anzubieten hat,
erweist der feministischen Theologie
einen unschätzbaren Dienst, dass sie
kritisch, sensibel und nachdenklich,
auch ohne ideologischen Impetus oder
emotionale Überheblichkeit mit dem
Thema umgeht. Sie möchte nicht
bekehren, sondern überzeugen. Das tut
sie, indem sie sich nicht nur Respekt
für die Sache, sondern vor allem auch

für die persönliche Art, an die Dinge
heranzugehen, verschafft.
Zu den Grundzügen der feministischen
Theologie gehört, dass sie sich nicht
als weibliche Theologie versteht, die
die männliche Theologie vom Platz
verweisen will, sondern dass sie eine
Synthese männlicher und weiblicher
Aspekte in der Theologie anstrebt.
Gegenüber der einseitig von Männern
konzipierten und betriebenen Theologie

ist die Korrektur freilich nicht weniger

als ein grundsätzlicher Wandel.
Was er bedeuten könnte, klingt in
einzelnen Kapiteln dieses Bandes an:
eine Veränderung kultureller und religiöser

Werte und Einstellungen, eine
Bibelinterpretation, bei der eingefahrene
Verständniswege verlassen werden
und wieder Überraschungen möglich
sind, eine Ethik, die sich nicht mehr
am einzelnen Geschlecht, sondern an
der menschlichen Ganzheit, am andro-

gynen Menschen, der in der feministischen

Theologie eine wichtige Rolle
spielt, orientiert.
Catharina Halkes setzt bei einigen zu
Schlagworten korrumpierten Ideen der
Frauenbefreiungsbewegung eigene
und sympathische Akzente: Die Betonung

der Autonomie der Frau darf für
sie nicht nur in einer Forderung nach
aussen bestehen, sondern bedeutet
auch eine Wendung nach innen. Sie
verwendet sich nicht nur für die Befreiung

der Frau, sondern für eine Bewertung

des Weiblichen, sie übt nicht nur
Kritik an einem männlichen Gottesbild,

sondern sie verweist auf den heiligen

Geist, der in der feministischen
Theologie eine entscheidende Rolle
spielen und die Pneumatologie neu
beleben könnte, sie drängt nicht auf die
Formulierung von Thesen, mit denen
die herkömmliche, von Männern
gehandhabte Theologie angegriffen werden

kann, sondern auf Änderungen in

der Praxis der Kirche.
So wohltuend ausgleichend Frau Halkes

wirkt, spürt man doch die Lücken,
manchmal auch Widersprüche in der
feministischen Theologie. So wünschte

man sich zum Beispiel nicht nur
einen kritischen Antrieb vom Feminismus

auf die Theologie, sondern auch
einmal eine kritische Aufarbeitung des
Feminismus durch die Theologie.
Ines Buhofer in der «Neuen Zürcher
Zeitung» vom 30. 4. 80.
* Catharina J. M. Halkes: Gott hat nicht nur
starke Söhne. Grundzüge einer feministischen

Theologie. Siebenstern-Taschenbuch,

Gütersloher Verlagshaus Gerd Mohn,
Gütersloh 1980.

Feministische Theologie

Korrektur einer männlichen Theologie

51


	Warum wurde ich Freidenker?

