
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 6

Artikel: Sekten und Persönlichkeitsveränderung

Autor: Morf, Max P.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412500

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412500
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sehe, wie dieser Mann schwerfälligen,
aber gleichmässigen Schrittes zu der
Qual hinuntergeht, deren Ende er
nicht kennt. Diese Stunde, die gleichsam

ein Aufatmen ist und ebenso
zuverlässig wiederkehrt wie sein Unheil,
ist die Stunde des Bewusstseins. In
diesen Augenblicken, in denen er den
Gipfel verlässt und allmählich in die
Höhlen der Götter entschwindet, ist
er seinem Schicksal überlegen. Er ist
stärker als sein Fels.

Dieser Mythos ist tragisch, weil sein
Heid bewusst ist. Worin bestünde
tatsächlich seine Strafe, wenn ihm bei
jedem Schritt die Hoffnung auf Erfolg
neue Kraft gäbe? Heutzutage arbeitet
der Werktätige sein Leben lang unter
gleichen Bedingungen, und sein
Schicksal ist genauso absurd.
Tragisch ist es aber nur in den wenigen
Augenblicken, in denen der Arbeiter
bewusst wird. Sisyphos, der ohnmächtige

und rebellische Prolet der Götter

kennt das ganze Ausmass seiner
unseligen Lage: über sie denkt er
während des Abstieges nach. Das
Wissen, das seine eigentliche Qual
bewirken sollte, vollendet gleichzeitig
seinen Sieg. Es gibt kein Schicksal,
das durch Verachtung nicht überwunden

werden kann.

Wenn der Abstieg so manchen Tag
in den Schmerz führt, er kann doch
auch in der Freude enden. Damit wird
nicht zuviel behauptet. Ich sehe wieder

Sisyphos vor mir, wie er zu
seinem Stein zurückkehrt und der
Schmerz von neuem beginnt. Wenn
die Bilder der Erde zu sehr im
Gedächtnis haften, wenn das Glück zu
dringend mahnt, dann steht im Herzen

des Menschen die Trauer auf:
das ist der Sieg des Steins, ist der
Stein selber. Die gewaltige Not wird
schier unerträglich. Unsere Nächte
von Gethsemane sind das. Aber die
niederschmetternden Wahrheiten
verlieren an Gewicht, sobald sie erkannt
werden. So gehorcht Oedipus
zunächst unwissentlich dem Schicksal.
Erst mit Beginn seines Wissens hebt
seine Tragödie an. Gleichzeitig aber
erkennt er in seiner Blindheit und
Verzweiflung, dass ihn nur noch die kühle

Hand eines jungen Mädchens mit
der Welt verbindet. Und nun fällt ein
massloses Wort: Allen Prüfungen zum
Trotz — mein vorgerücktes Alter und
die Grösse meiner Seele sagen mir,
dass alles gut ist. So formuliert der
Oedipus des Sophokles (wie Kirilow
bei Dostojewski) den Sieg des Ab¬

surden. Antike Weisheit verbindet sich
mit modernem Heroismus.
Man entdeckt das Absurde nicht, ohne

in die Versuchung zu geraten,
irgendein Handbuch des Glückes zu
schreiben. Was! Auf so schmalen Wegen

Es gibt aber nur eine Welt.
Glück und Absurdität entstammen ein
und derselben Erde. Sie sind untrennbar

miteinander verbunden. Irrtum wäre

es, wollte man behaupten, dass das
Glück zwangsläufig der Entdeckung
des Absurden entspringe. Wohl kommt
es vor, dass das Gefühl des Absurden
dem Glück entspringt. Ich finde, dass
alles gut ist, sagt Oedipus, und dieses

Wort ist heilig. Es wird in dem
grausamen und begrenzten Universum

des Menschen laut. Es lehrt, dass
noch nicht alles erschöpft ist, dass
noch nicht alles ausgeschöpft wurde.
Es vertreibt aus dieser Welt einen
Gott, der mit dem Unbehagen und mit
der Vorliebe für nutzlose Schmerzen
in sie eingedrungen war. Es macht aus
dem Schicksal eine menschliche
Angelegenheit, die unter Menschen
geregelt werden muss.
Darin besteht die ganze verschwiegene
Freude des Sisyphos. Sein Schicksal
gehört ihm. Sein Fels ist seine Sache.
Ebenso lässt der absurde Mensch,
wenn er seine Qual bedenkt, alle
Götzenbilder schweigen. Im Universum,
das plötzlich wieder seinem Schweigen

anheimgegeben ist, werden die
tausend kleinen, höchst verwunderten

Stimmen der Erde laut. Unbewusste,
heimliche Rufe, Aufforderungen

aller Gesichter bilden die unerlässliche
Kehrseite und den Preis des Sieges.
Ohne Schatten gibt es kein Licht; man

muss auch die Nacht kennenlernen.
Der absurde Mensch sagt Ja, und seine

Mühsal hat kein Ende mehr. Wenn
es ein persönliches Geschick gibt,
dann gibt es kein übergeordnetes
Schicksal oder zumindest nur eines,
das er unheilvoll und verächtlich
findet. Darüber hinaus weiss er sich als
Herr seiner Zeit. Gerade in diesem
Augenblick, in dem der Mensch sich
wieder seinem Leben zuwendet (ein
Sisyphos, der zu seinem Stein zurückkehrt),

bei dieser leichten Drehung
betrachtet er die Reihe unzusammenhängender

Taten, die sein Schicksal
werden, seine ureigene Schöpfung, die
in seiner Erinnerung geeint ist und
durch den Tod alsbald besiegelt wird.
Ueberzeugt von dem rein menschlichen

Ursprung alles Menschlichen, ist
er also immer unterwegs — ein Blinder,

der sehen möchte und weiss,
dass die Nacht kein Ende hat. Der
Stein rollt wieder.
Ich verlasse Sisyphos am Fusse des
Berges! Seine Last findet man immer
wieder. Nur lehrt Sisyphos uns die
grössere, Treue, die die Götter leugnet
und die Steine wälzt. Auch er findet,
dass alles gut ist. Dieses Universum,
das nun keinen Herrn mehr kennt,
kommt ihm weder unfruchtbar noch
wertlos vor. Jedes Gran dieses Steines,

jeder Splitter dieses durchnächtigten

Berges bedeutet allein für ihn
eine ganze Welt. Der Kampf gegen
Gipfel vermag ein Menschenherz
auszufüllen. Wir müssen uns Sisyphos
als einen glücklichen Menschen
vorstellen.

Albert Camus: Der Mythos von Sisyphos.
Ein Versuch über das Absurde.

Sekten und Persönlichkeitsveränderung
Von Max P. Morf

Vielen fährt, sobald sie das Wort 'Sekte'

vernehmen, ein kalter Schauer über
den Rücken. Der vor dem Bundesgericht

in Lausanne über die Bühne
gehende Prozess gegen den Swami
Omkarananda und andere Mitglieder
des Divine-Light-Zentrums sowie das
Massaker von 900 Angehörigen des
Tempels des Volkes' in Guayana
haben die Oeffentlichkeit vorderhand
etwas aufgerüttelt. Die Massenmedien
haben diese traurigen Vorfälle wohl
tüchtig ausgeschlachtet; sobald
jedoch darüber etwas Gras gewachsen
ist, geht man wieder zur Tagesord¬

nung über — ohne die Hauptfrage,
warum gewisse Sekten eine Gefahr
bedeuten und. weshalb sie regen
Zulauf finden, beantwortet zu haben.
Jacqueline Marchand sucht in ihrem
Artikel 'Das Drama der Sekten',
veröffentlicht in der Februarausgabe 1979
der 'Cahiers Rationalistes', diesem
Problem auf den Grund zu kommen.
Nachstehend seien ihre Ausführungen
in verkürzter Form wiedergegeben:
Sekten, seien diese nun harmlos oder
gefährlich, haben eines gemeinsam:
die Intoleranz, da sie glauben, die
Wahrheit für sich gepachtet zu ha-

41



ben und mit allen Mitteln versuchen,
neue Anhänger — zu deren eigenem
Wohl — zu finden. Ein solches Sen-
dungsbewusstsein ist die Wurzel
jeglichen Fanatismus.

Einige Sekten sind eher skurill als
gefährlich. Wenn es in Frankreich eine
Handvoll 'Zwiebelanbeter' gibt, die im

gemeinsamen Gesang diese heilige
Gemüsefrucht kastrieren, so stört dies
ebensowenig wie die Behauptung der
Zeugen Jehovas, dass es am Tage
des jüngsten Gerichtes nur 114 000
Auserwählte gäbe. Die 'Stündeler'-
Vereine, die auf dem religiösen
Wochenmarkt in den helvetischen Gazetten

um die Gunst des Publikums buhlen,

sind grösstenteils harmlos.
Problematischer wird laut Jacqueline
Marchand die Sache aber dann, wenn
Sektierer z. B. eine für sie oder ihre
Kinder verordnete Bluttransfusion oder
andere ärztliche Eingriffe verweigern.
Diesbezüglich ein Beispiel aus der
Schweiz: Am 24. April 1979 verstarb
in Adelboden die 11jährige zuckerkranke

Eveline Brügger, weil deren.
Mutter, eine von einem religiösen
Wahn befallene, der 'Gemeinschaft
entschiedener Christen' nahestehende
Frau, ihr die lebensnotwendigen
Insulinspritzen nicht mehr verabreicht hatte.

Dazu der 'Tages-Anzeiger' vom 5.

5. 79: «Dass dies im Berner Oberland
geschah, verwundert nicht: Hier blühen

die Sekten wie die Blumen in den
Tropen, hier findet sich der geistige
Nährboden für jene, die in unserer
'normalen' Gesellschaft in irgend einer
Form nicht auf die Rechnung
kommen.» Dies mag stimmen, denn die
religiöse Gemeinschaft 'Methernita',
deren Oberhaupt 'Vatti' Baumann sich
an minderjährigen weiblichen Zöglingen

sexuell verging, hat ihren Sitz
ebenfalls in dieser Landesgegend.

Schlimmer sind aber die Sekten, die
durch Unterjochung der Person —
namentlich Jugendlicher — eine öffentliche

Gefahr darstellen. Diese Gruppen

sind meist Importprodukte aus
Indien, Korea oder den USA und
vertreten in der Regel weniger eine
Interpretation des Christentums als einen
fernöstlichen Mystizismus. Gemeinsam
haben deren Führer eines: das Streben

nach handfesten, materiellen
Gütern, d. h. nach Geld und Grundstük-
ken. Geistiger Reichtum bleibt ihren
Anhängern vorbehalten. Die Marktforschung

dieser Gemeinschaften ist
äusserst geschickt und wie bei multinationalen

Konzernen auf den jüngsten

psychologischen Erkenntnissen
aufgebaut. Die Handelsreisenden eines
Guruhs, Swamis oder anderen Heils-
verkünders reden auf offener Strasse
junge Leute an, um sie in ein
banales Gespräch über Schlagerstars,
Mode, Musikkassetten u. a. m. zu
verwickeln. Ganz beiläufig bieten sie eine

Broschüre zum Kauf an. Zeigt ein
Junge Interesse, ohne aber Geld zu
haben, so nehmen die Menschenfischer

auch dessen Fingerring oder
Halsschmuck an Zahlungs statt. Wie es
jedem Hausierer oder unerwünschten
Vertreter geschieht, wird auch ihnen
oft eine Abfuhr erteilt. Berufsrisiken
gibt es überall. Im Verlauf des
Gesprächs merken sie aber bald, ob sie
es mit jemandem zu tun haben, der
durch einen Todesfall niedergeschlagen

ist, an Liebeskummer oder
Spannungen in der Familie leidet,
Schwierigkeiten in der Schule oder im Beruf

hat und deshalb nach einem Ausweg

sucht. Trifft dies zu, so wird der
'Kandidat' erst einmal zu einer
Versammlung von Jugendlichen eingeladen,

wo miteinander gesungen,
diskutiert oder manchmal auch gebetet
wird. Ist er nach einer solchen
abendfüllenden Veranstaltung weiterhin für
die neue Doktrin empfänglich, so wird
er zu einem längeren Aufenthalt in
einer ländlichen Kommune der Sekte
aufgeboten. Hier beginnt die eigentliche

Bearbeitung des Opfers.

Zuerst wird durch das seltsame
Gebaren seitens der Gemeinschaftsangehörigen

die Aufmerksamkeit des durch
die vorerwähnten Umstände psychisch
labil gewordenen Menschen erweckt
(Aufführen seltsamer Riten, gemeinsames

Sichniederlegen vor dem Porträt
des Sektenchefs usw.). Anschliessend
wird er ständig von anderen umringt
und hat keinen Augenblick mehr für
sich allein. Am laufenden Band hört er
Vorträge, die mit Gesang und Sprechchören

vermischt sind. Damit will man
beim Neuling einen Zustand der
'konzentrierten Aufmerksamkeit'
erwecken, der für den wirklichen Stand
der Dinge nicht mehr empfänglich ist.
Ein überladenes Programm,
Schlafmangel, unzureichende Ernährung und
obligatorisches Rezitieren von
auswendig gelernten Texten führen zur
nächsten Bearbeitungsstufe, nämlich
dem Einreden von Furcht und
Schuldgefühlen: übernatürliche Gefahren,
Versprechen von Wiederauferstehung
nach dem letzten Tag, Belohnung für
die Gerechten und Strafe für die Bö¬

sen. Letztre sind all jene, die nicht der
Sekte angehören, also auch die Eltern
und Geschwister der Mitglieder. Die
väterliche Autorität wird durch diejenige

des Gemeinschaftsvorsitzenden
ersetzt. Als nächstes kommt der völlige

Bruch mit der eigenen
Vergangenheit, d. h. keine Verbindung mehr
zum Beruf, zur Schule und zum
Elternhaus.

Dieses Vorgehen lässt sich
wissenschaftlich erklären. Ständiger
Schlafmangel hat psychische Störungen zur
Folge, welche sich vor allem in einem
Verlust des kritischen Denkens
ausdrücken. Nicht umsonst dauern die
Veranstaltungen von Sekten bis zum
Morgengrauen. Die Prediger lösen
sich ab, die Zuhörer bleiben aber
dieselben. So wird letzteren das Bewusstsein

manipuliert, ohne dass sie sich
dessen bewusst werden. Kurz und gut,
wir haben es mit Gehirnwäsche zu
tun. Die Unterernährung hat Störungen

im Harnsystem sowie im Glukose-

und Kalziumhaushalt zur Folge. Eine

an Eiweiss ungenügende Diät —
polierter Reis, Gemüse — zieht,
namentlich in Verbindung mit körperlicher

Anstrengung, Verblödungserscheinungen

nach sich.

Diese langsamen Methoden der
Persönlichkeitsveränderung sind, da es
dagegen keine gesetzliche Handhabe
gibt, gefährlicher als Rauschgift. Die
so zu Robotern gewordenen
Sektenmitglieder werden zu harter Arbeit
angehalten — zum Wohle ihrer Führer.
Gesetzlich oder gewerkschaftlich
verordnete Höchstarbeitszeiten haben für
sie keine Geltung, denn sie üben diese

Tätigkeit ja 'freiwillig' aus. Da diesen

zum Kadavergehorsam
herangezüchteten Anhängern jegliche Fähigkeit,

kritisch zu denken, abgesprochen

werden muss, lassen sie sich
beliebig manipulieren und auch in den
Dienst politischer Machenschaften
stellen. Gerade darin liegt die
Gemeingefährlichkeit dieser Sekten.

Die grossen Religionsgemeinschaften
lehnen die Lehren und Methoden dieser

orientalischen oder amerikanischen

Propheten gewiss ab und
verhalten sich auch toleranter. Da sie
aber selber vernunftswidrige Dogmen
verbreiten und somit irrationales Denken

fördern, sind sie an der Entwicklung

nicht ganz unschuldig. Wenn die

Grundlagen der Vernunft und des
logischen Denkens unserem Sinn
entfallen, so wird jeder Geistesverwirrung

Tür und Tor geöffnet. Von der

42



Landeskirche bis zum Guruh ist es
dann nur noch ein Katzensprung.
Soweit Jacqueline Marchand.
Nicht nur mühselig und belandende
Jugendliche, sondern auch Spitzenkräfte

der Wirtschaft scheinen von
exotischer Magie angesprochen zu
sein. In Verbindung mit dem 'Divine-
Light-Zentrum' sind die Namen von
Emanuel Meyer (Präsident der Alu-
suisse), Nello Celio (Alt-Bundesrat und
Verwaltungsrat der Alusuisse) und
Etienne Junod (ehemals Hoffmann-La
Roche und Vorort des Handels- und
Industrievereins) erwähnt worden. Dazu

'Finanz und Wirtschaft' vom 3. 5.

1979: «Es gibt immerhin zu denken,
dass diese sehr angesehenen
Persönlichkeiten, die zum Teil absolute
Autorität beanspruchen, überhaupt
in solcher Umgebung auftauchen.»
Der Wirtschaftsjournalist stellt die
berechtigte Frage: «Wie kommt es, dass
sich führende politische und
Wirtschaftsleute von göttlichen (Irr-)Lich-
tern und Magie angesprochen fühlen?
Suchen sie eine Alternative zum
überrationalisierten Geschäftsbetrieb? Ist
der Druck auf ihre Person und die
Verantwortung für Grossunternehmen
so stark, dass sie einen Ausgleich im
Irrationalen suchen? Das wäre ihnen
nicht einmal zu verdenken. Was mich
aber bewegt, ist die Frage nach den

Aus einem Vortrag von
Gustav Emil Müller

Ich fange nicht mit dem Anfang, sondern

in der Mitte an.
Als Martin Luther im Jahre 1517 seine

Thesen gegen den Ablass an die
Kirchentüre in Wittenberg heftete,
erklärte er damit dem Papst in Rom den
Krieg. Er hatte nicht nur den Mut, sondern

es gelang ihm auch, die tausendjährige

Kirche zu erschüttern. Aber
die persönliche Ueberzeugung und
der geschichtliche Teilerfolg ist kein
Ersatz für die Wahrheit. Die Reformation

beruht aus einer Erschleichung
dessen, was zu beweisen wäre; der
logische Fachausdruck dafür ist die
«petitio principii». Die Schrift ist das
Wort Gottes, die spätere Entwicklung
der Kirche ist menschliche Zutat, die
abgebaut werden soll. Dass die Bibel

daraus zu ziehenden Schlüssen, die
mich als Aktionär schliesslich nicht
kaltlassen können. Ist es möglich,
dass diese Männer, die sich einerseits
vom Geheimnisvoll-Mystischen einer
fremden Philosophie angesprochen
fühlen, betriebsintern, in ihren
geschäftlichen Entschlüssen also, sich
nur von völlig rationalen Gesichtspunkten

leiten lassen? Hierin liegt ein
Widerspruch, den ich nicht zu lösen

vermag.»

Laut 'Journal de Geneve' vom 5./6. Mai
1979 hatte Emanuel Meyer dem DLZ
über 1 Million Franken geschenkt.

Irrationales Denken und Verhalten ist
also nicht auf eine bestimmte Klasse,
Altersgruppe oder Bildungsschicht
beschränkt. Vernunftsgemässes,
logisches Denken ist eine Sache der
Erziehung und muss schon im Elternhaus

und in der Primarschule beginnen.

Religionsunterricht, d. h. das
Vermitteln von absurden Dogmen, hat in
den öffentlichen Schulen nichts mehr
zu suchen! Wenn die Eltern selber
in einem religiösen Dusel leben, und
in der Schule dem Kind zusätzlich
noch Wahnvorstellungen eingetrichtert
werden, haben die Scharlatane
jeglicher Färbung gut lachen. Folgerung:
Erwachsenenbildung ist mehr denn je
vonnöten.

das Wort Gottes sei, wird bewiesen
dadurch, dass die Schrift das selber
sagt.
Das gegenreformatorische Konzil von
Trient (1545—1563), dem die
Protestanten fernblieben, formulierte das
Gegendogma: Nicht die Schrift hat
die Kirche hervorgebracht, sondern
die Kirche hat allmählich nicht nur die
Schrift hervorgebracht, sondern kraft
ihrer Autorität dieselbe auch als Heilige

Schrift versiegelt. Das beinhaltet
auch die Unfehlbarkeit des Papstes,
der somit ermächtigt ist, die Offenbarung

auch weiter zu entwickeln und
fortzusetzen. Als Dogma wurde die
Unfehlbarkeit des Stellvertreters Christi

zwar erst 1870 verkündet, aber
schon der Jesuitenorden, gegründet
1540, stellt sich zur Bekämpfung des
reformatorischen Schriftprinzips in

den Dienst der päpstlichen Vollmacht.

Die Wahrheit steht auf der Seite der
römischen Kirche und nicht auf Seite
der Reformation. Das machte die
protestantischen Theologen so rabiat,
dass sie sich zur Lehre der
«Verbalinspiration» verstiegen: das machte
aus den evangelischen Schreibern
hellsehende Schreibmaschinen des
«Heiligen Geistes»; was die fatale Folge

hatte, dass derselbe alle Irrtümer,
Fälschungen und Widersprüche der
Schrift zu verantworten hat.

Aber auch das reformatorische
Schriftprinzip hatte seine eigene paradoxe

Entwicklung. Schon die
Reformatoren selbst hatten zu kämpfen
gegen die «Schwarmgeister», die sich
alle auf die Schrift beriefen. Der
Protestantismus zerfiel in hunderte von
Sekten, die alle «schriftgemäss» sein
wollten. Sie waren es auch — es
kommt nur darauf an, was man aus
der verworrenen «Schrift» heraus
pflückt. Als krassestes Beispiel einer
schriftgemäss sein wollenden Sekte
erwähne ich die Kastratensekte, da
der Jesus des Matthäus die Kastration

als Weg in das Himmelreich
empfiehlt. Der christliche Hof von Byzanz
wimmelte von frommen Eunuchen.
Was war also die autentische, die
eigentliche Schrift? Die Reformation
löste so die Forschung nach der der
vorausgesetzten «Heiligen Schrift»
aus.

Albert Schweizer hat in seinem
grossen Werk: «Die Geschichte der
Leben Jesu Forschung» ihre
dreihundertjährige Entwicklung aufgezeichnet.

Er sagt darüber in seinem ersten
Kapitel: Wenn einst unsere Kultur als
etwas Abgeschlossenes vor der
Zukunft liegt, steht die deutsche Theologie

als ein grösstes und einzigartiges
Ereignis in dem Geistesleben unserer
Zeit dar. «Historische Anschauung
und philosophisches Denken wirken
zusammen. Die erstere weist nach,
was faktisch falsch ist, das zweite
weist die logischen Widersprüche
nach. Der Christus ist eine Papierfigur,

der historische Jesus kaum fassbar.

Von seinem Leben wissen wir so
gut wie nichts. «Und die grösste Tat
der deutschen Theologie ist die
Erforschung des Lebens Jesu. Was sie hier
geschaffen, ist für das religiöse Denken

der Zukunft grundlegend und
verbindlich... In der dogmengeschichtlichen

Forschung wurde die deutsche
Theologie mit der Vergangenheit
fertig.»

Das reformatorische
Schriftprinzip

43


	Sekten und Persönlichkeitsveränderung

