
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 6

Artikel: Sisyphos - der ewige Rebell

Autor: Camus, Albert

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412499

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412499
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


und Kirche bestimmt. Gsfr. A. Bossart
machte im weiteren darauf aufmerksam,

dass uns Freidenkern Gelegenheit

geboten wird, an der Sendereihe
«Gruppenbild mit Echo» des
deutschschweizerischen Radios teilzunehmen.
Die uns reservierte Sendung wird am
25. Oktober oder dann am 6. Dezember

,1979 stattfinden. Es ist uns die
Möglichkeit geboten, eine Darstellung
unserer Vereinigung, ihrer Grundsätze

und Ziele zu geben. Gesinnungsfreunde,

die bereit und in der Lage
sind, sich an dieser Sendung zu beteiligen

und telefonische Hörerfragen
kompetent und sicher zu beantworten,
sind gebeten, sich beim Präsidenten
ihrer Ortsgruppe zu melden. Unsere
Leute sollen auch selber telefonieren,
um sich in die Sendung einzuschalten.

1979 soll wieder ein Bodenseetreffen

der Gesinnungsfreunde aus
Deutschland, Oesterreich und der
Schweiz stattfinden. Diesmal sind wir
an der Reihe, die Tagung zu organisieren.

Als Tagungsort käme beispielsweise

Romanshorn in Frage. Ueber
ein am 1. September 1979 in Köln
stattfindendes Freidenker- und
Friedenstreffen orientierte Gsfr. Jean
Kaech. Wir werden dort mit einer kleinen

Delegation vertreten sein.
Was unser Vereinsorgan «Freidenker»
betrifft, wird dem neuen Redaktor die
von ihm gewünschte Anlaufphase von
weiteren drei Monaten zugebilligt. Es
wurde angeregt, dass die Redaktion

Die Götter hatten Sisyphos dazu
verurteilt, unablässig einen Felsblock
einen Berg hinaufzuwälzen, von dessen
Gipfel der Stein von selbst wieder
hinunterrollte. Sie hatten mit einiger
Berechtigung bedacht, dass es keine
fürchterlichere Strafe gibt als eine
unnütze und aussichtslose Arbeit.
Wenn man Homer Glauben schenken
will, war Sisyphos der weiseste und
klügste unter den Sterblichen. Nach
einer anderen Ueberlieferung jedoch
betrieb er das Gewerbe eines Stras-
senräubers. Ich sehe darin keinen
Widerspruch. Ueber die Gründe, weshalb

ihm in der Unterwelt das Dasein
eines unnützen Arbeiters beschert
wurde, gehen die Meinungen auseinander.

Vor allem wirft man ihm eine
gewisse Leichtfertigkeit im Umgang
mit den Göttern vor. Er gab ihre Ge-

des «Feridenker» mit ausländischen
Blättern gleicher oder ähnlicher
Geistesrichtung einen Austausch von
Zeitungsartikeln anstreben sollte, um so
die eher knappe Stoffauswahl zu
bereichern. Auch ergeht an alle
Gesinnungsfreunde, die Bücher
weltanschaulichen Inhalts lesen und
verarbeiten, der Appell, ihre Gedanken und
Ueberlegungen nicht im stillen
Kämmerlein verdunsten zu lassen, sondern
sie niederzuschreiben und dem
Redaktor unseres Blattes zuzustellen, der
die Beiträge dann auf ihre Verwendung

prüfen und gegebenenfalls (wo
nötig, stilistisch verbessert oder
gekürzt) veröffentlichen wird. Ansonsten
wurde dem Redaktor freie Hand für
die von ihm gewünschten Verbesserungen

gelassen.
Als Tagungsort der Delegiertenversammlung

1980 wurde von den
Delegierten Zürich bestimmt. Daraufhin
konnte der Versammlungsleiter die
flott und harmonisch verlaufene
Tagung schliessen.
Es bleibt noch zu erwähnen, dass der
von den welschen Gesinnungsfreunden

organisierten Pressekonferenz ein
voller Erfolg beschieden war. Die
Tageszeitungen der Westschweiz .räum¬
ten dem Anlass zum Teil breiten Raum
ein. Auch die von den Lausanner
Gesinnungsfreunden eingebrachte und
von der Versammlung angenommene
Resolution, die unsere vordringlichen
Wünsche und Forderungen enthielt,
hat eine gute Resonanz gefunden.

heimnisse preis. Egina, die Tochter
des Asopos, wurde von Jupiter
entführt. Der Vater wunderte sich über ihr
Verschwinden und beklagte sich
darüber bei Sisyphos. Der wusste von der
Entführung und wollte sie Asopos unter

der Bedingung verraten, dass er
der Burg von Korinth Wasser
verschaffte. Den himmlischen Blitzen zog
er den Segen des Wassers vor. Dafür
wurde er in der Unterwelt bestraft.
Homer erzählt uns auch, Sisyphos habe

den Tod in Ketten gelegt. Pluto
konnte den Anblick seines stillen,
verödeten Reiches nicht ertragen. Er
verständigte den Kriegsgott, der den Tod
aus den Händen seines Ueberwinders
befreite.
Ausserdem heisst es, Sisyphos wollte,
als er zum Sterben kam, törichterweise

die Liebe seiner Frau erproben. Er

befahl ihr, seinen Leichnam unbestat-
tet auf den Markt zu werfen. Sisyphos
kam in die Unterwelt. Dort wurde er
von ihrem Gehorsam, der aller
Menschenliebe widersprach, derart
aufgebracht, dass er von Pluto die Erlaubnis

erwirkte, auf die Erde zurückzukehren

und seine Frau zu züchtigen.
Als er aber diese Welt noch einmal
geschaut, das Wasser und die Sonne,
die warmen Steine und das Meer wieder

geschmeckt hatte, wollte er nicht
mehr ins Schattenreich zurück. Alle
Aufforderungen, Zornausbrüche und
Warnungen fruchteten nichts. Er lebte

noch viele Jahre am Golf, am
leuchtenden Meer, auf der lächelnden Erde

und musste erst von den Göttern
festgenommen werden. Merkur packte
den Vermessenen beim Kragen, ent-
riss ihn sejnen Freunden und brachte
ihn gewaltsam in die Unterwelt
zurück, in der sein Felsblock schon
bereitlag.

Kurz und gut: Sisyphos ist der Held
des Absurden. Dank seinen
Leidenschaften und dank seiner Qual. Seine
Verachtung der Götter, sein Hass
gegen den Tod und seine Liebe zum
Leben haben ihm die unsagbare Marter

aufgewogen, bei der sein ganzes
Sein sich abmüht und nichts zustande
bringt. Damit werden die Leidenschaften

dieser Erde bezahlt. Ueber
Sisyphos in der Unterwelt wird uns nichts
weiter berichtet. Mythen sind dazu da,

von der Phantasie belebt zu werden.
So sehen wir nur, wie ein angespannter

Körper sich anstrengt, den gewaltigen

Stein fortzubewegen, ihn
hinaufzuwälzen und mit ihm wieder und
wieder einen Abhang zu erklimmen;
wir sehen das verzerrte Gesicht, die
Wange, die sich an den Stein
schmiegt, sehen, wie eine Schulter
sich gegen den erdbedeckten Ko-
loss legt, wie ein Fuss ihn stemmt und
der Arm die Bewegung aufnimmt, wir
erleben die ganz menschliche
Selbstsicherheit zweier erdbeschmutzter
Hände. Schliesslich ist nach dieser
langen Anstrengung (gemessen an
einem Raum, der keinen Himmel, und
an einer Zeit, die keine Tiefe kennt)
das Ziel erreicht. Und nun sieht
Sisyphos, wie der Stein im Nu in jene Tiefe

rollt, aus der er ihn wieder auf den
Gipfel wälzen muss. Er geht in die
Ebene hinunter.

Auf diesem Rückweg, während dieser
Pause, interessiert mich Sisyphos. Ein
Gesicht, das sich so nahe am Stein
abmüht, ist selber bereits Stein! Ich

Sisyphos - der ewige Rebell

40



sehe, wie dieser Mann schwerfälligen,
aber gleichmässigen Schrittes zu der
Qual hinuntergeht, deren Ende er
nicht kennt. Diese Stunde, die gleichsam

ein Aufatmen ist und ebenso
zuverlässig wiederkehrt wie sein Unheil,
ist die Stunde des Bewusstseins. In
diesen Augenblicken, in denen er den
Gipfel verlässt und allmählich in die
Höhlen der Götter entschwindet, ist
er seinem Schicksal überlegen. Er ist
stärker als sein Fels.

Dieser Mythos ist tragisch, weil sein
Heid bewusst ist. Worin bestünde
tatsächlich seine Strafe, wenn ihm bei
jedem Schritt die Hoffnung auf Erfolg
neue Kraft gäbe? Heutzutage arbeitet
der Werktätige sein Leben lang unter
gleichen Bedingungen, und sein
Schicksal ist genauso absurd.
Tragisch ist es aber nur in den wenigen
Augenblicken, in denen der Arbeiter
bewusst wird. Sisyphos, der ohnmächtige

und rebellische Prolet der Götter

kennt das ganze Ausmass seiner
unseligen Lage: über sie denkt er
während des Abstieges nach. Das
Wissen, das seine eigentliche Qual
bewirken sollte, vollendet gleichzeitig
seinen Sieg. Es gibt kein Schicksal,
das durch Verachtung nicht überwunden

werden kann.

Wenn der Abstieg so manchen Tag
in den Schmerz führt, er kann doch
auch in der Freude enden. Damit wird
nicht zuviel behauptet. Ich sehe wieder

Sisyphos vor mir, wie er zu
seinem Stein zurückkehrt und der
Schmerz von neuem beginnt. Wenn
die Bilder der Erde zu sehr im
Gedächtnis haften, wenn das Glück zu
dringend mahnt, dann steht im Herzen

des Menschen die Trauer auf:
das ist der Sieg des Steins, ist der
Stein selber. Die gewaltige Not wird
schier unerträglich. Unsere Nächte
von Gethsemane sind das. Aber die
niederschmetternden Wahrheiten
verlieren an Gewicht, sobald sie erkannt
werden. So gehorcht Oedipus
zunächst unwissentlich dem Schicksal.
Erst mit Beginn seines Wissens hebt
seine Tragödie an. Gleichzeitig aber
erkennt er in seiner Blindheit und
Verzweiflung, dass ihn nur noch die kühle

Hand eines jungen Mädchens mit
der Welt verbindet. Und nun fällt ein
massloses Wort: Allen Prüfungen zum
Trotz — mein vorgerücktes Alter und
die Grösse meiner Seele sagen mir,
dass alles gut ist. So formuliert der
Oedipus des Sophokles (wie Kirilow
bei Dostojewski) den Sieg des Ab¬

surden. Antike Weisheit verbindet sich
mit modernem Heroismus.
Man entdeckt das Absurde nicht, ohne

in die Versuchung zu geraten,
irgendein Handbuch des Glückes zu
schreiben. Was! Auf so schmalen Wegen

Es gibt aber nur eine Welt.
Glück und Absurdität entstammen ein
und derselben Erde. Sie sind untrennbar

miteinander verbunden. Irrtum wäre

es, wollte man behaupten, dass das
Glück zwangsläufig der Entdeckung
des Absurden entspringe. Wohl kommt
es vor, dass das Gefühl des Absurden
dem Glück entspringt. Ich finde, dass
alles gut ist, sagt Oedipus, und dieses

Wort ist heilig. Es wird in dem
grausamen und begrenzten Universum

des Menschen laut. Es lehrt, dass
noch nicht alles erschöpft ist, dass
noch nicht alles ausgeschöpft wurde.
Es vertreibt aus dieser Welt einen
Gott, der mit dem Unbehagen und mit
der Vorliebe für nutzlose Schmerzen
in sie eingedrungen war. Es macht aus
dem Schicksal eine menschliche
Angelegenheit, die unter Menschen
geregelt werden muss.
Darin besteht die ganze verschwiegene
Freude des Sisyphos. Sein Schicksal
gehört ihm. Sein Fels ist seine Sache.
Ebenso lässt der absurde Mensch,
wenn er seine Qual bedenkt, alle
Götzenbilder schweigen. Im Universum,
das plötzlich wieder seinem Schweigen

anheimgegeben ist, werden die
tausend kleinen, höchst verwunderten

Stimmen der Erde laut. Unbewusste,
heimliche Rufe, Aufforderungen

aller Gesichter bilden die unerlässliche
Kehrseite und den Preis des Sieges.
Ohne Schatten gibt es kein Licht; man

muss auch die Nacht kennenlernen.
Der absurde Mensch sagt Ja, und seine

Mühsal hat kein Ende mehr. Wenn
es ein persönliches Geschick gibt,
dann gibt es kein übergeordnetes
Schicksal oder zumindest nur eines,
das er unheilvoll und verächtlich
findet. Darüber hinaus weiss er sich als
Herr seiner Zeit. Gerade in diesem
Augenblick, in dem der Mensch sich
wieder seinem Leben zuwendet (ein
Sisyphos, der zu seinem Stein zurückkehrt),

bei dieser leichten Drehung
betrachtet er die Reihe unzusammenhängender

Taten, die sein Schicksal
werden, seine ureigene Schöpfung, die
in seiner Erinnerung geeint ist und
durch den Tod alsbald besiegelt wird.
Ueberzeugt von dem rein menschlichen

Ursprung alles Menschlichen, ist
er also immer unterwegs — ein Blinder,

der sehen möchte und weiss,
dass die Nacht kein Ende hat. Der
Stein rollt wieder.
Ich verlasse Sisyphos am Fusse des
Berges! Seine Last findet man immer
wieder. Nur lehrt Sisyphos uns die
grössere, Treue, die die Götter leugnet
und die Steine wälzt. Auch er findet,
dass alles gut ist. Dieses Universum,
das nun keinen Herrn mehr kennt,
kommt ihm weder unfruchtbar noch
wertlos vor. Jedes Gran dieses Steines,

jeder Splitter dieses durchnächtigten

Berges bedeutet allein für ihn
eine ganze Welt. Der Kampf gegen
Gipfel vermag ein Menschenherz
auszufüllen. Wir müssen uns Sisyphos
als einen glücklichen Menschen
vorstellen.

Albert Camus: Der Mythos von Sisyphos.
Ein Versuch über das Absurde.

Sekten und Persönlichkeitsveränderung
Von Max P. Morf

Vielen fährt, sobald sie das Wort 'Sekte'

vernehmen, ein kalter Schauer über
den Rücken. Der vor dem Bundesgericht

in Lausanne über die Bühne
gehende Prozess gegen den Swami
Omkarananda und andere Mitglieder
des Divine-Light-Zentrums sowie das
Massaker von 900 Angehörigen des
Tempels des Volkes' in Guayana
haben die Oeffentlichkeit vorderhand
etwas aufgerüttelt. Die Massenmedien
haben diese traurigen Vorfälle wohl
tüchtig ausgeschlachtet; sobald
jedoch darüber etwas Gras gewachsen
ist, geht man wieder zur Tagesord¬

nung über — ohne die Hauptfrage,
warum gewisse Sekten eine Gefahr
bedeuten und. weshalb sie regen
Zulauf finden, beantwortet zu haben.
Jacqueline Marchand sucht in ihrem
Artikel 'Das Drama der Sekten',
veröffentlicht in der Februarausgabe 1979
der 'Cahiers Rationalistes', diesem
Problem auf den Grund zu kommen.
Nachstehend seien ihre Ausführungen
in verkürzter Form wiedergegeben:
Sekten, seien diese nun harmlos oder
gefährlich, haben eines gemeinsam:
die Intoleranz, da sie glauben, die
Wahrheit für sich gepachtet zu ha-

41


	Sisyphos - der ewige Rebell

