Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 4

Artikel: Klage des Friedens

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412479

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412479
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Gewalttaten, sondern Verstehensu-
chen auch des Gegners in positiver
Kritik (nicht gegen, sondern fir etwas
sein). Dies kann als Sinn unseres Le-
bens verstanden werden. Dieser
Kampf kann und darf nicht aufhéren,
sonst kommt die Sinnunruhe wieder.
«Nichts ist schwerer zu ertragen, als
eine Reihe von schonen Tagen.» Ei-
nen sogenannten idealen Zustand

wird es nie geben, er widerspricht
geradezu dem Sinn des Lebens.
Es gibt immer wieder Bdses, Nach-
teile, Sucht nach Nutzen fiir sich,
Hang zur Bequemlichkeit und Verfall,
gegen den das Wertvolle, (iber das
Nutzliche Hinausgehende, ankdmpfen
muss. Dieser geistige Kampf ist Kenn-
zeichnung, Sinn des Lebens.

H. Titze

Agéape - der mystische

Einschlag

Agape (lat. caritas) ist der neutesta-
mentliche Ausdruck fur die religidse
Liebe. Er hebt sich ab vom platoni-
schen Eros (lat. amor). Dieser bedeu-
tet die Liebe zum Schénen, zum Voll-
kommenen, an sich Wertvollen. Der
Mensch begehrt Werte, weil er sie
nicht besitzt. Diese erotische Sehn-
sucht macht den Menschen zum Men-
schen. Der Eros ist nicht an Ge-
schlecht, Stand oder Rasse gebunden.
Auch «Barbaren» philosophieren, lie-
ben Weisheit, indem sie ihre Unwis-
senheit oder Wertblindheit zu Uber-
winden suchen. Die Agape dagegen
umfasst auch das Wertlose. Sie nimmt
sich den «Mihseligen und Baldenen»
an, pflegt die Schwachen, Kranken,
Ausgebeuteten. Das ist der Einfluss
der Mystik, die in allen Kulturen und
Religionen dieselbe ist. Sie ist die re-
ligiose Religionsphilosophie, indem
mythisch-verpersonlichende Vorstel-
lungen auf das ewige Absolute hin
durchschaut werden; im Gegensatz zu
einer nichtreligidsen Religionsphiloso-
phie, welche die Religion als Aber-
glauben ablehnt.

Die erste christliche Preisung der
Agape steht im ersten Korintherbrief
des Paulus (Kor. I. 13): «Die Liebe ist
langmiitig und freundlich . . . eifert
nicht . . . sie sucht nicht das lhre, sie
lasst sich nicht erbittern, sie rechnet
das Boése nicht zu . . . sie freut sich
nicht der Ungerechtigkeit, sie freut
sich aber der Wahrheit. Sie ertragt al-
les. Die Liebe hért nimmer auf.»

Aber Paulus vermengt die Agape mit
dem Eros, wenn er sagt: «<Unser Wis-
sen ist Stiickwerk . . . wenn aber kom-

26

men wird das Vollkommene, wird das
Stiickwerk aufhoren.» Zweitens bindet
er die Agape an den Glauben an sei-
nen Christus, macht sie also aus-
schliesslich (intolerant). So streicht er
sie wieder durch: «Wenn jemand den
Herrn nicht liebt, der sei verflucht.»
(Kor. 1. 16)

Im nachpaulinischen Lumas-Evangeli-
um wird die Agape dramatisiert in der
Geschichte vom barmherzigen Sama-
riter und in der vom verlorenen Sohn,
dem fraglos vergeben wird. Kein Mo-
ralismus von Siihne und Strafe! So-
wohl im Lukas als auch im Matthaus
wird in den gesammelten Spriichen
aus der unbekannten «Quelle Q» die
Feindesliebe als christliche Eigenart
proklamiert. Da haben wir wieder die
christliche Ausschliesslichkeit vor uns.
Die Agape wird zudem (bertrieben,
verabsolutiert nicht als ein Wert unter
andern sittlichen Werten begrenzt.

Das Johannes-Evangelium versinnbild-
licht sie in der Szene mit der Ehe-
brecherin. Nach dem mosaischen Ge-
setz soll sie als solche gesteinigt wer-
den. Sie wird dem Jesus vorgeflihrt,
damit er sagen kann: «Wer unter euch
ohne Siinde ist, werfe den ersten Stein
auf sie.» (Joh. 8, 7)

Wahrend er das sagt, biickt er sich
zweimal und zeichnet einen Kreis in
den Sand. Der Kreis des allumfassen-
den Seins, als dessen Mittelpunkt der
Mensch sich selbst erkennt, ist ein
uraltes Symbol der Mystik in verschie-
denen Kulturen.

Damit wird gezeigt, dass die Mystik
nicht nur christlich ist; sie ist ein Bei-

trag in dem verworrenen Geflecht des
«N. T.», das in rund dreihundert Jah-
ren komponiert worden ist und erst
im Konzil von Nicea (323 nach Null)
in seiner vorliegenden Fassung zu-
stande kam.

Der allumfassende Kreis, der alle Ge-
gensatze in sich enthalt (yin und yang)
ist das Wahrzeichen der gesamten
altchinesischen Weltanschauung. So
lesen wir z. B. in Taoteking (Sinn des
Lebens) von Laotse (etwa 700 vor
Null): «Der Mensch ist allzeit zum Hel-
fer des Menschen und aller Geschop-
fe berufen, denn es gibt keine verwor-
fenen Menschen und keine verworfe-
nen Geschopfe» (7), «Zu den Guten
bin ich gut, und zu den Nichtguten
bin ich auch gut, denn das Leben ist
die Gute» (49), «Der Vornehme ist un-
zuganglich fir Ehre und unzugang-
lich fur Niedkeit» (56), «Wer Fehler
hat, dem sind sie vergeben» (62),
«Wen der Sinn (tao) retten will, den
schitzt er durch die Liebe» (67). In
der indischen Bhaquvad Gita heisst
es: «Die Absolute (Brahma) ist mit
dem tiefsten Selbst des Menschen
identisch . . . Alle Gegensatze der
Erfahrung (maya) sind in der héchsten
Einheit aufgehoben . . . Das Selbst
(atman) ist eines in allen und gegen-
wartig in jedem . . . Die Erfahrung des
Werdens ist ein immerwé&hrender
Kampf zwischen Sein und Nicht-
sein . . . Wir mussen die Reihe der
Erscheinungen zerlegen (Wissen-
schaften), dem an der Oberflache ver-
hafteten Ich entrinnen und uns in die
Tiefe des absoluten Selbst begeben
(Hegels «Anstrengung des Be-
griffs») . . . Erlangt der Mensch diese
Einheit, erreicht er vollkommenes Ein-
vernehmen mit den Mitmenschen,
nicht weil es ein Sollen der Pflicht ist,

Klage des Friedens

Der Gedanke, dass die einfachen Men-
schen die Hauptleidtragenden der
Kriege sind, klingt immer wieder in den
humanistischen Schriften der Vergan-
genheit auf. In der berihmten «Klage
des Friedens» von Erasmus (1517) lesen
wir: «Der grosste Teil des Unglicks
kommt Uber die Bauern und das ge-
meine Volk, die nichts mit dem Krieg
zu tun haben und selbst keinerlei Ur-
sache zu seinem Entstehen boten...
Der grosste Teil des Volkes hasst den
Krieg und bittet um Frieden.»




	Klage des Friedens

