Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 4

Artikel: Noch eine Exorzismus-Tragodie
Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412477

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Verfall zum Tode ausgeliefert ist,
wenn man sich nicht sorgt, etwas da-
gegen zu tun.

Alle diese summarisch angefiihrten
philosophischen Ansichten sind zwar
aus der menschlichen Eigenart ab-
geleitet worden; man hat aber dabei
ein unbefriedigtes Geflihl. Die Sinn-
unruhe ist nicht ganz befriedigt. Soll
Sinn des Lebens nur sein, das Leben
zu erhalten, nur als Einzelmensch tiber
sich hinaus zu streben, nur fiir sich
Personlichkeit zu werden? Mir scheint,
dass fast alle diese Ziele im Grunde
egoistisch sind. Wohl gibt es Ansich-
ten, die dariiber hinausgehen, Ziele
ausserhalb des einzelnen Menschen
suchen und als Sinn des Lebens be-
zeichnen. Schon Kant wollte, dass
man sich ein Ziel wahlt als Lebens-
aufgabe, als ethische Pflicht gegen
sich selbst, um den kategorischen Im-
perativ entsprechend fiir die Mensch-
heit zu leben, auch unter Aufopferung
seiner selbst. W. v. Humboldt sieht
den Sinn darin, die Welt ins Mensch-
liche zu flihren, das klingt an humane
Zielsetzungen an.

Sinn des Lebens ist auf Zukunft ge-
richtet, er will, dass etwas entsteht,
was noch nicht da ist, nicht nur bei
sich selbst, sondern auch in der Um-
welt.

Dieser Sinn muss, wenn er nicht, wie
die Religionen glauben, von aussen
«befohlen» wird, aus dem Inneren des
Menschen selbst gewonnen werden.
Er darf sich nicht nur egoistisch auf
sich selbst richten, sondern auf etwas,
das ausserhalb der eigenen Person-
lichkeit liegt.

Diese Personlichkeit denkt ja gerade
nicht nur an sich selbst, will nicht nur
fir sich handeln. Personlichkeit strebt
auf etwas hin, das ausserhalb des In-
nern liegt, aber von diesem bestimmt
wird. Nur an sich denken und sei es
lber sich hinauswachsen, befriedigt
nicht. Es bleibt die innere Unruhe, die
mehr will als sich selbst. Man sucht
sich Aufgaben zu stellen, Ziele zu
verfolgen, die der ganzen Menschheit
dienen.

Der ethische Imperativ, den ich als
Wille zum Guten und Rechten be-
zeichne, gibt formal den Willen an, ist
wohl Grundlage eines Sinnes, eben
die Sinnunruhe, aber keine konkrete

Sinndeutung. Aber so etwas zu finden
ist schwer, nachdem wir erkannt ha-
ben, dass wir kein Werkzeug eines
hoheren Wesens oder das Ziel einer
Schépfung als Ebenbild eines solchen
Wesens sind. Wir sind das Produkt
einer Millionen von Jahren dauernden
Evolution, als eine Moéglichkeit, die
sich nach dem Mass der Wahrschein-
lichkeiten allmahlich Stufe an Stufe
verwirklicht hat (was nicht frei spie-
lender «Zufall» ist).

Wir sind nicht selbst Sinn der Schop-
fung, sondern nur ein mogliches Er-
gebnis einer natirlichen Evolution, das
nicht einmal das Ende einer solchen
Entwicklung zu sein braucht. Sie hat
sich vollzogen in einem Spiel von Ver-
fall und Aufbau. Altes verging, Neues
entstand. Aber Altes blieb auch be-
stehen und Neues konnte sich oft
nicht halten, weil es im Kampf ums
Dasein versagte. Diese Unruhe im Ge-
schehen spiegelt sich in der Sinnun-
ruhe unseres Wesens. Zugleich aber
zeigt sie uns eine Mdglichkeit, einen
Sinn in unserem Dasein zu finden.

Heidegger sprach vom Verfall zum
Tode. Wir kénnen diesem nur entge-
hen, wenn wir uns Mittel dagegen be-
sorgen. Leben heisst von sich aus sol-
che Mittel suchen, in sich aufnehmen,
um im Dasein zu bestehen. Was bei
Pflanzen und niederen Tieren unbe-
wusst und instinktiv ist, kann der
Mensch bewusst tun. Er muss atmen,
Nahrung aufnehmen, sonst geht er zu-
grunde. Das ist das Sein des Daseins,
als Sorge um das Leben, die Selbst-
erhaltung. Sie geniigt noch nicht. Die
Natur selbst hat von Anfang an, weil
auch dies notwendig zum Bestehen
des Lebens ist, zugleich den Trieb
und Instinkt zur Arterhaltung -entste-
hen lassen. Unbewusst funktioniert
dies und geniigt die Arten zu erhalten,
wenn kein «héheres» Wesen, namlich
der Mensch, einen solchen Gleichge-
wichtszustand stort.

Auch beim Menschen gibt es einen
solchen Arterhaltungstrieb; aber er ist
bewusst geworden und zeigt sich in
der Sinnunruhe und im kategorischen
Imperativ als Willen zum Guten und
Rechten. Der bewusst gewordene Art-
erhaltungsinstinkt ist im Menschen
zur Ethik geworden. Sie ist Wissen
um die Notwendigkeit die Art zu er-
halten. Sie wirkt sich aus in der Ziel-

setzung, sich nicht nur um sich selbst
zu sorgen, sondern auch fiir seine
Mitmenschen und fiir das Wohl der
ganzen Menschheit, ja der ganzen
Umwelt. Dies sei liebende Sorge ge-
nannt. Gewiss ist die N&chstenliebe
auch liebende Sorge, aber sie geniigt
nicht, sie verlangt auch Fernstenliebe,
wie Nietzsche sagt. Es geht nicht nur
um den einzelnen, es geht um das
Wohl der ganzen Menschheit, nicht
nur darum, Uber sich hinauszuwach-
sen, es soll auch die Menschheit als
Ganzes Uber sich hinauswachsen kén-
nen. Die Selbsterhaltung gehért wohl
dazu, denn man muss sich selbst er-
halten, um das Ganze erhalten zu
kénnen. Sinn des Lebens ist erst das
Wohl aller. Es ist die liebende Sorge
gegen Verfallserscheinungen, gegen
ein Sichgehenlassen, ein angeblich
sich freies Ausleben anzukampfen. Es
ist Verantwortungsbewusstsein aus ei-
gener Persénlichkeit. Verantwortung
heisst die Folgen einer Handlung be-
achten, auf die Fragwiirdigkeit der
Zukunft antworten wollen. Dazu ge-
hoért Information als Wissen um die
Mdglichkeit der Folgen. Die Sinnun-
ruhe ist Kampf der Gleichgiiltigkeit
und Bequemlichkeit als Verfallsten-
denz mit dem Aufbau- und Erhaltungs-
willen. Dieser Wille zum Wohle der
Menschheit muss liebende Sorge um
die Zukunft sein, nicht Hass und Zer-
stérungswut, ideologische und dog-
matische Rechthaberei, terroristische

Noch eine
Exorzismus-Tragodie

wg. Nach den Féllen in Aschaffenburg,
Norwegen und Brasilien ist nun im
Siiden Argentiniens eine weitere Teu-
felsaustreibung mit tédlichem Ausgang
zu verzeichnen. Im Verlauf eines Exor-
zismusrituals wurden eine 23-jahrige
Frau und drei Kinder im Alter von 2,
5 und 9 Jahren mit Fleischerhaken
totgeschlagen, weil sie angeblich vom
Teufel besessen waren und dieser sich
nicht aus ihrem Korper vertreiben liess.
Bemerkenswerterweise wurde dort die
Exorzismusprozedur von einem prote-
stantischen Geistlichen und seinen Hel-
fern vorgenommen und nicht von Or-
ganen der katholischen Kirche, deren
Ansehen, wie selbst das «Konradsblatt»,
die Kirchenzeitung fiir das Erzbistum
Freiburg schreibt, durch den Exorzis-
musprozess in Aschaffenburg schwer
belastet worden sei.

25



	Noch eine Exorzismus-Tragödie

