
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 4

Artikel: Noch eine Exorzismus-Tragödie

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412477

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412477
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Verfall zum Tode ausgeliefert ist,

wenn man sich nicht sorgt, etwas
dagegen zu tun.

Alle diese summarisch angeführten
philosophischen Ansichten sind zwar
aus der menschlichen Eigenart
abgeleitet worden; man hat aber dabei
ein unbefriedigtes Gefühl. Die
Sinnunruhe ist nicht ganz befriedigt. Soll
Sinn des Lebens nur sein, das Leben

zu erhalten, nur als Einzelmensch über
sich hinaus zu streben, nur für sich
Persönlichkeit zu werden? Mir scheint,
dass fast alle diese Ziele im Grunde
egoistisch sind. Wohl gibt es Ansichten,

die darüber hinausgehen, Ziele
ausserhalb des einzelnen Menschen
suchen und als Sinn des Lebens
bezeichnen. Schon Kant wollte, dass
man sich ein Ziel wählt als
Lebensaufgabe, als ethische Pflicht gegen
sich selbst, um den kategorischen
Imperativ entsprechend für die Menschheit

zu leben, auch unter Aufopferung
seiner selbst. W. v. Humboldt sieht
den Sinn darin, die Welt ins Menschliche

zu führen, das klingt an humane
Zielsetzungen an.

Sinn des Lebens ist auf Zukunft
gerichtet, er will, dass etwas entsteht,
was noch nicht da ist, nicht nur bei
sich selbst, sondern auch in der
Umwelt.

Dieser Sinn muss, wenn er nicht, wie
die Religionen glauben, von aussen
«befohlen» wird, aus dem Inneren des
Menschen selbst gewonnen werden.
Er darf sich nicht nur egoistisch auf
sich selbst richten, sondern auf etwas,
das ausserhalb der eigenen Persönlichkeit

liegt.

Diese Persönlichkeit denkt ja gerade
nicht nur an sich selbst, will nicht nur
für sich handeln. Persönlichkeit strebt
auf etwas hin, das ausserhalb des
Innern liegt, aber von diesem bestimmt
wird. Nur an sich denken und sei es
über sich hinauswachsen, befriedigt
nicht. Es bleibt die innere Unruhe, die
mehr will als sich selbst. Man sucht
sich Aufgaben zu stellen, Ziele zu
verfolgen, die der ganzen Menschheit
dienen.

Der ethische Imperativ, den ich als
Wille zum Guten und Rechten
bezeichne, gibt formal den Willen an, ist
wohl Grundlage eines Sinnes, eben
die Sinnunruhe, aber keine konkrete

Sinndeutung. Aber so etwas zu finden
ist schwer, nachdem wir erkannt
haben, dass wir kein Werkzeug eines
höheren Wesens oder das Ziel einer
Schöpfung als Ebenbild eines solchen
Wesens sind. Wir sind das Produkt
einer Millionen von Jahren dauernden
Evolution, als eine Möglichkeit, die
sich nach dem Mass der Wahrscheinlichkeiten

allmählich Stufe an Stufe
verwirklicht hat (was nicht frei
spielender «Zufall» ist).

Wir sind nicht selbst Sinn der Schöpfung,

sondern nur ein mögliches
Ergebnis einer natürlichen Evolution, das
nicht einmal das Ende einer solchen
Entwicklung zu sein braucht. Sie hat
sich vollzogen in einem Spiel von Verfall

und Aufbau. Altes verging, Neues
entstand. Aber Altes blieb auch
bestehen und Neues konnte sich oft
nicht halten, weil es im Kampf ums
Dasein versagte. Diese Unruhe im
Geschehen spiegelt sich in der Sinnunruhe

unseres Wesens. Zugleich aber
zeigt sie uns eine Möglichkeit, einen
Sinn in unserem Dasein zu finden.

Heidegger sprach vom Verfall zum
Tode. Wir können diesem nur entgehen,

wenn wir uns Mittel dagegen
besorgen. Leben heisst von sich aus solche

Mittel suchen, in sich aufnehmen,
um im Dasein zu bestehen. Was bei
Pflanzen und niederen Tieren
unbewusst und instinktiv ist, kann der
Mensch bewusst tun. Er muss atmen,
Nahrung aufnehmen, sonst geht er
zugrunde. Das ist das Sein des Daseins,
als Sorge um das Leben, die
Selbsterhaltung. Sie genügt noch nicht. Die
Natur selbst hat von Anfang an, weil
auch dies notwendig zum Bestehen
des Lebens ist, zugleich den Trieb
und Instinkt zur Arterhaltung entstehen

lassen. Unbewusst funktioniert
dies und genügt die Arten zu erhalten,
wenn kein «höheres» Wesen, nämlich
der Mensch, einen solchen
Gleichgewichtszustand stört.

Auch beim Menschen gibt es einen
solchen Arterhaltungstrieb; aber er ist
bewusst geworden und zeigt sich in
der Sinnunruhe und im kategorischen
Imperativ als Willen zum Guten und
Rechten. Der bewusst gewordene
Arterhaltungsinstinkt ist im Menschen
zur Ethik geworden. Sie ist Wissen
um die Notwendigkeit die Art zu
erhalten. Sie wirkt sich aus in der Ziel¬

setzung, sich nicht nur um sich selbst
zu sorgen, sondern auch für seine
Mitmenschen und für das Wohl der
ganzen Menschheit, ja der ganzen
Umwelt. Dies sei liebende Sorge
genannt. Gewiss ist die Nächstenliebe
auch liebende Sorge, aber sie genügt
nicht, sie verlangt auch Fernstenliebe,
wie Nietzsche sagt. Es geht nicht nur
um den einzelnen, es geht um das
Wohl der ganzen Menschheit, nicht
nur darum, über sich hinauszuwachsen,

es soll auch die Menschheit als
Ganzes über sich hinauswachsen können.

Die Selbsterhaltung gehört wohl
dazu, denn man muss sich selbst
erhalten, um das Ganze erhalten zu
können. Sinn des Lebens ist erst das
Wohl aller. Es ist die liebende Sorge
gegen Verfallserscheinungen, gegen
ein Sichgehenlassen, ein angeblich
sich freies Ausleben anzukämpfen. Es
ist Verantwortungsbewusstsein aus
eigener Persönlichkeit. Verantwortung
heisst die Folgen einer Handlung
beachten, auf die Fragwürdigkeit der
Zukunft antworten wollen. Dazu
gehört Information als Wissen um die
Möglichkeit der Folgen. Die Sinnunruhe

ist Kampf der Gleichgültigkeit
und Bequemlichkeit als Verfallstendenz

mit dem Aufbau- und Erhaltungswillen.

Dieser Wille zum Wohle der
Menschheit muss liebende Sorge um
die Zukunft sein, nicht Hass und
Zerstörungswut, ideologische und
dogmatische Rechthaberei, terroristische

Noch eine
Exorzismus-Tragödie
wg. Nach den Fällen in Aschaffenburg,
Norwegen und Brasilien ist nun im
Süden Argentiniens eine weitere
Teufelsaustreibung mit tödlichem Ausgang
zu verzeichnen. Im Verlauf eines
Exorzismusrituals wurden eine 23-jährige
Frau und drei Kinder im Alter von 2,
5 und 9 Jahren mit Fleischerhaken
totgeschlagen, weil sie angeblich vom
Teufel besessen waren und dieser sich
nicht aus ihrem Körper vertreiben liess.
Bemerkenswerterweise wurde dort die
Exorzismusprozedur von einem
protestantischen Geistlichen und seinen Helfern

vorgenommen und nicht von
Organen der katholischen Kirche, deren
Ansehen, wie selbst das «Konradsblatt»,
die Kirchenzeitung für das Erzbistum
Freiburg schreibt, durch den Exorzis-
musprozess in Aschaffenburg schwer
belastet worden sei.


	Noch eine Exorzismus-Tragödie

