
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 2

Artikel: Zur Geschichte der freigeistigen Bewegung

Autor: Uhle, Walther

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412460

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412460
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Die wildesten Sozialverbrecher kommen

aus wohlhabenden Kreisen und
wurden von Marx als Jahrmarkt-Clowns
gebrandmarkt, die ins Rampenlicht
kommen wollen. Ignazio Silone, der
während Mussolinis Zeiten die italienische

Jugend in Italien führte, wusch
nach einem Kongress in Moskau seine
Hände von der Partei, und Thomas
Mann, der Lukäcs gut kannte,
verewigte ihn im «Zauberberg» als den
jüdischen Kommunisten Naphta, der
ein Katholik wird, um das Reich eines
rächenden Gottes auf Erden zu errichten.

Ihre Bibel ist der noch unentwik-
kelte Marx aus den vierziger Jahren,
der religiöse Essays über das Neue
Testament schrieb, nicht der gereifte
Denker, der 1867 «Das Kapital» ver-
fasste.

*

Ich habe mehrfach seinen Kommunismus

mit dem Buddhismus verglichen,

Der Begriff «Freidenker» stammt aus
der Geschichte Englands. Die dortige
Aufklärung wandte sich gegen die
Ideologie der Feudalgesellschaft; die
Träger der Aufklärung nannten sich
Deisten, sie lehnten die Vorsehung ab,
die Unsterblichkeit, bekannten sich zu
der natürlichen Religion, d. h. sie lehnten

Offenbarungsreligion ab und leiteten

Gutes und Böses ab aus der
Gesellschaft und nicht aus der Natur.
John Toland (1670 — 1722) ging über
den Deismus hinaus und wandte sich
dem Materialismus zu. Religion ist ihm
nicht Offenbarung, sondern ein Ergebnis

von Vor- und Fehlurteilen, die Welt
ist als Ganzes ewig, sie verändert sich
ständig. Bewegung ist eine wesentliche

Eigenschaft der Materie. Er

nannte sich «Freidenker» (freethinker),
und der Mathematiker Molineux
definierte diesen Begriff so: «Ein Freidenker

ist ein Mensch, der seine Meinung
nicht aufgrund der Autorität annehme
und der auch andere nicht veranlasst,
dies zu tun.» Tolands Schrift über das
Christentum wurde in Dublin vom Henker

verbrannt.
Die englischen Freidenker wirkten
natürlich auf das Festland ein, und es

ist bekannt, dass Leibniz (1646—1716)

von der Bevölkerung in Hannover, wo
er wohnte und wirkte, «Löwenix» ge-

der auch als Religionsphilosophie
ohne Gott entstand und heute eine
wüste Vielgötterei ist. Nur dass der
Marxismus eben keine feste Doktrin
ist, sondern eine Analyse des Kapitalismus

im 19. Jahrhundert und ein
Leitfaden, dialektisch zu denken; und dies
schliesst eine Diskussion mit Verfechtern

von Engeln im «Himmel», Paradies
und Hölle, Seele und Beichte aus.

* Man darf allerdings nicht vergessen, dass unter
der Franco-Diktatur der linke Flügel der
Christdemokraten den Dissidenten ihre religiösen Stätten

für Zuflucht und Besprechungen zur Verfügung

stellte, wenn auch zum Ärger der Kirchenfürsten.

Jedoch Engels hat in einer Schrift über
Taktik bereits gewarnt, dass jeder Kompromiss
mit den «Rechten» immer am Ende zum Schaden

der «Linken» ausgeht und entgegen
allgemeiner Erwartungen hatten die spanischen
Kommunisten bei den ersten demokratischen
Wahlen bioss 9% Stimmen. Engels hatte weiter
gewarnt, dass ein Aufstand nie in die Defensive
gehen darf; Beweis dafür ist die Niederlage der
Wiener Schutzbündler im Aufstand gegen Dollfuss.

** In seiner spannenden Autobiographie «Die Rote
Kapelle» (in Englisch «The Great Gamble») gibt
Leopold Presser eine kleine Liste von solchen
Wiederauferstehungen.

nannt und unter beschämenden
Verhältnissen begraben wurde. Löwenix
hiess Glaubenichts!
Zur Massenbewegung der «Glaube-
nichtse» kam es in Deutschland erst
im Zusammenhang mit der Zeit der
Restauration und Reaktion nach 1815

unter Metternich, nachdem die
deutschen Zwergpotentaten dem
deutschen Volk die Einheit des Volkes und
die demokratischen Freiheiten trotz
ihres Versprechens vorenthalten hatten.

Am Vorabend der Revolution von
1848/1849 gab es in Deutschland
soziale, religiöse und politische
Bewegungen.

Die religiöse Bewegung war keineswegs

so gering, wie sie später
«verniedlicht» werden musste, sie erfasste

grosse Teile des Volkes. Sie war eine
Protestbewegung in der katholischen
und in der protestantischen Kirche.
In der katholischen Kirche war der
Ultramontanismus entstanden, d.h. der
Papst schickte schon in den 30er Jahren

Sendboten nach Germanien, um
die sehr tolerant gewordenen Katholiken

zurückzurufen zum angeblich
einzig wahren Glauben. Und um diesen

besonders zu unterstützen, stellte
der Bischof von Trier 1844 den «Heiligen

Rock» aus, mit dem sich wieder
einmal abergläubische Vorstellungen

verbanden. Dagegen protestierten in

Breslau der Kaplan Ronge (1813 bis
1887) und in Schneidemühl der Kaplan
Czerski. Ihr Protest wurde verstanden,
es bildeten sich «deutsch-katholische
Gemeinden».
Zu gleicher Zeit waren im protestantischen

Raum zahlreiche Geistliche
nicht damit einverstanden, dass der
«schöne Beruf der Kirche»
verlorengegangen war, weil sich der Staat die
Kirche untergeordnet hatte, so dass
«die Kirche gleichsam zu einer seiner
Polizeianstalten ausgebildet war» und
«die Geistlichen Verrichtungen zu
leisten hatten, die zum Ressort der Lan-
des-Polizei-Behörden gehörten». So
steht es in der «Statistik des
Preussischen Staates von 1845». Zu dieser
Zeit fanden sich evangelische Geistliche

zusammen, um Reformen zu
fordern. Sie wurden, weil sie zum Lichte
der Vernunft strebten, «Lichtfreunde»
genannt.
Da die Revolution von 1848/1849 blutig
unterdrückt worden war, räumte die
deutsche Reaktion auch unter den
Abtrünnigen beider Kirchen auf mit
«gekonnten Mitteln», wie das die deutsche
Reaktion jahrhundertelang praktiziert
hatte, und es verschwanden zahlreiche

Gruppen beider Konfessionen.
Der Rest verband sich 1859 zum «Bund
der Freireligiösen Gemeinden».
Die deutsche Reaktion triumphierte zu
früh. Die aufkommende Industrialisierung

und die militärisch herbeigeführte

Einigung des deutschen Volkes,
d. h. also mit reaktionären Mitteln,
brachten jenes Bürgertum in Bewegung,

das noch 1849 nicht mit der
Hochzeit Feudalismus — Grossbürgertum

einverstanden war. 1873 erliess
Preussen im Kulturkampf gegen den
Klerus der katholischen Kirche ein

«Kirchenaustrittsgesetz», durch das
einmal die Freireligiösen Luft beka-

Erleichterter
Kirchenaustritt
wg. In Westberlin ist durch Beschluss
des gesetzgebenden Senats der
Kirchenaustritt erleichtert worden. Von
jetzt an ist der Austritt gültig vom Tag
seiner Erklärung an und nicht erst einen
Monat später. Die Pflicht zur
Kirchensteuerzahlung erlischt mit dem Ende
des Austrittsmonats und nicht erst am
Ende des Austrittsjahres. Der Westberliner

Senat trägt damit einem Urteil des
Bundesverfassungsgerichts Rechnung,
das die bisherige Regelung als
verfassungswidrig erklärt hat.

Zur Geschichte der
freigeistigen Bewegung

12



men und das 1881 die Gründung des
«Deutschen Freidenkerbundes» durch
Prof. Ludwig Büchner ermöglichte.
Freireligiöse und Deutscher Freidenkerbund

arbeiteten zusammen. Die
Gründung des DFB erfolgte im
Anschluss an einen «Internationalen
Freidenkerbund». Man nennt diese
Gruppierung die «bürgerlichen Freidenker»,
weil sie mit den Mitteln der Aufklärung
arbeiteten, die ja wiederum Ausdruck
der bürgerlichen Klasse war, bevor sie
sich mit den Resten des Feudalismus
verständigte.
1892 erfolgte die Gründung der «Deutschen

Gesellschaft für ethische Kultur»,

die Moral und Ethik nicht mehr
auf der Basis der Religion sah.
1906 gründete Ernst Haeckel den
«Deutschen Monistenbund», der die
freigeistige Weltanschauung auf den
Boden der Naturwissenschaften stellte.
Der Monistenbund wurde später von
dem NobelpreisträgerWilhelm Ostwald
(1853 — 1932) geleitet, er war zugleich
in der Friedensbewegung tätig. Bald
nach 1871 begannen sich die Arbeiter
mit den Kultur- und Weltanschauungsfragen

organisatorisch zu beschäftigen.

Nacheinander entstanden innerhalb

der Arbeiterbewegung der Verein
der Freidenker und für Feuerbestattung

(1905) und der Verband proletarischer

Freidenker (1908).
Die Verquickung von Freidenkertum
und Feuerbestattung war damals
durchaus richtig, weil sich hier
weltanschauliche und ökonomische Fragen
für den Arbeiter verbanden. Das beweisen

allein die Mitgliederzahlen, die
von 12 auf etwa 650 000 im Jahre 1933

stiegen. Die Gründung selbständiger
Freidenkerorganisationen im Rahmen
der Arbeiterbewegung bedeutete nicht,
mit den bürgerlichen freigeistigen
Menschen die Zusammenarbeit aufzugeben,

die «proletarischen Freidenker»
waren zugleich Träger sozialistischer
Ideen und gingen damit über die Ziele
der bürgerlichen Freidenker hinaus.
Selbstverständlich gibt es keinen
bürgerlichen oder proletarischen Atheismus.

International gab es vor 1914 die Föderation

internationale des societes de
libre pensee (Internationale Vereinigung

für Freies Denken), und nach
1920 wurde die «Internationale
proletarischer Freidenker» gegründet, kurz
«Freidenkerinternationale» genannt.
Alle diese hier aufgezählten Freidenker-

und freigeistigen oder freireligiösen

Organisationen standen und ste¬

hen auf dem Boden der humanistischen

bürgerlichen oder der
humanistischen sozialistischen Demokratie.
Alle haben nichts gemein mit jenen
kirchenentfremdeten Bürgern, die sich
eine arteigene Religion, eine völkische
Religion oder etwas ähnliches
ausgedacht haben, und sie haben schon
gar nichts gemein mit jenen
kirchenentfremdeten Bürgern, die sich von
der deutschen Reaktion und dem
Nationalsozialismus verführen Messen,
eine Art Rassereligion mit ihren Über-
und Untermenschen anzunehmen. Seit
Hitlers Wirken ist Kirchenaustritt nicht
absolut ein Kennzeichen für
Fortschritt.

Die freigeistigen Organisationen waren

nie antisemitisch und werden es
nie sein. Sie stellten gegen die Ideologie

der Koalition Reaktion / Faschismus

oder deutschnational /
nationalsozialistisch den Grundsatz auf: «Die
Menschen mögen von verschiedener
Art sein — aber sie sind gleichwertig.»
Aus diesem Grund kämpften sie vor
und nach 1933 gegen den Wahnwitz
der Nazis mit ihren arischen Über-
und andersartigen Untermenschen.
Wahrscheinlich haben die freigeistigen
Menschen in ihrem Widerstandskampf
gegen den deutschen und internationalen

Faschismus die grössten Opfer
gebracht, aber sie wurden nicht als
Freidenker geführt, sondern als
Kommunisten, Sozialdemokraten, als
Demokraten und Pazifisten. Geistig
verwandt sind uns aber die «Unitarier»
als Freunde des Friedens.

Walther Uhle, Hannover

Buchbesprechung
Der Weg in die Zukunft

Wg. Die Frage nach der Zukunft, was
aus der Menschheit und der Welt werden

kann und soll, beschäftigt seit
einigen Jahren in wachsendem
Ausmass die Oeffentlichkeit. In Dutzenden

von Vorträgen und Büchern setzen

sich Berufene und Unberufene
mit den Zukunftsperspektiven auseinander.

Das ist an sich erfreulich, denn
die Ausrichtung unseres Lebens nicht
an den Wertvorstellungen der
Vergangenheit, sondern mit Blick auf
unsere und unserer Kinder Zukunft liegt
gerade uns Freidenkern nahe. Zumal
wir fast Tag für Tag mit Ereignissen
und Erscheinungen bekannt werden,
die uns mit ernster Sorge bezüglich
der Zukunft erfüllen. Der Verlag der

Darmstädter Blätter hat nun dankenswerter

Weise ein in den USA viel
diskutiertes Werk über Zukunftsprobleme
in deutscher Uebersetzung zugänglich
gemacht, Willis W. Harmans «Gangbare

Wege in die Zukunft?» Harman
hat in den USA mehrere Professuren
an führenden Universitäten inne und
liest dort über Ingenieurwirtschaft,
Sozialpolitik, Erziehungspolitik und
humanistische Psychologie, ist also mit
vielseitigem Wissen ausgestattet und
gerade wohl deshalb befähigt, sich
mit den Zukunftsproblemen zu befassen,

kann er sie doch von den
verschiedensten Seiten angehen. Er
stellt in seinen Darlegungen vorwiegend,

aber nicht ausschliesslich auf
amerikanische Verhältnisse ab und ist"

natürlich bemüht, seine Zukunftsziele
und die Voraussetzungen ihrer Erlangung

dem amerikanischen
Durchschnittspublikum mundgerecht zu
vermitteln. Er fordert humanistische
Vermenschlichung der Gesellschaft,
bessere soziale Verhältnisse, Ausgleich
zwischen arm und reich und wendet
sich gegen jedes unkontrollierte
Wirtschaftswachstum. Ein sparsames
Leben, das die Rohstoffvorräte und
Energiequellen schont, eine entsprechende

Ausrichtung der wissenschaftlichen

und technologischen
Forschung, das sind Wege, die eine
gesündere Zukunft verheissen, als das
heute gerade in den USA dominierende

Profitstreben. Harman hofft, dass
dieser Weg infolge wachsender
Einsicht der Massen diszipliniert und
demokratisch gegangen wird, bevor es
zu spät ist. An die Berechtigung
solcher Hoffnung sind nun allerdings auf
Grund aller historischen Erfahrungen
und in Kenntnis der antihumanistisch

wirkenden politischen und
wirtschaftlichen Kräfte in allen Ländern
wohl doch einige Zweifel angebracht.

Splitter
Das deutsche Monats-Traktat «Herold
seines Kommens» berichtet in der
Dezembernummer 1978 von der Bildung
einer Evangeliengruppe «Oazi» in Polen

mit folgender Bemerkung:
«Ein Mitglied der kirchlichen Behörde

erklärt den religiösen Eifer und die
Lebenskraft der Kirche so: Um ihrem
Protest gegen die Regierung
Ausdruck zu geben, nehmen die
polnischen Jugendlichen kein Rauschgift
— sie gehen zur Kirche.»

13


	Zur Geschichte der freigeistigen Bewegung

