
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 11

Artikel: Mythologie und Wissenschaft

Autor: Titze, H.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412544

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Reidenker
Monatsschrift der
Freidenker-Vereinigung
der Schweiz

4^
Mythologie und Wissenschaft

Seit die Umwelt dem Menschen mehr
und mehr bewusst geworden ist,
versucht er sich Klarheit darüber zu
schaffen, wie sie entstanden ist und
was sie «im Innern zusammenhält».
Der Mensch glaubte zunächst, er könne

dies mit seiner Einbildungskraft
(Phantasie) allein begreifen. Die
Wissenschaft war noch nicht so weit, aus
Erfahrungen, aus der Kenntnis
naturgesetzlicher Tatsachen möglichst ohne

Spekulation die Welt zu erklären. So

erdichtete sich der Mensch mit Hilfe
seiner geistigen Fähigkeiten den

Ursprung der Welt selbst. Dies führte zu
Mythologien: Götterwelten wurden
erdichtet. Es entstanden Ideen der
Weltschöpfung, hinter der diese Götter
standen. Das Bedürfnis, die Welt und
das Dasein zu verstehen, führte zu
fantastischen Erklärungen, deren dichterische

Schönheit nicht in jedem Falle
verneint werden kann; mit Wirklichkeit
hatten sie allerdings kaum etwas zu
tun. Es war ein metaphysisches
Bedürfnis des Menschen, diese Probleme
zu erklären, obwohl echte Erkenntnisse

über die Weltentstehung noch fehlten.

Ähnlich, wie die Menschen sich
benehmen, schufen Götter die Welt,
wobei man einfach die Schwächen der
Menschen beiseite schob und deren
Fähigkeiten übersteigerte. So genügte
es, dass Gott sagte «es werde Licht»,
und es ward Licht. Das Wort wurde
schöpferischer Befehl. «Am Anfang
war das Wort», sagt Johannes am
Beginn seines Evangeliums. Johannes
war stark von der griechischen
Philosophie beeinflusst, bei der «Wort» (lo-
gos) zugleich auch Gesetz, Möglichkeit

und Idee bedeutete. Dass die
Möglichkeit als Idee vor der Verwirklichung

steht, ist tiefer gedacht, als wenn man
nur ein Wort ausspricht, wie es in der
Schöpfungsgeschichte steht.

Es sollen hier nicht Mythologien im
einzelnen behandelt werden. Es sei nur
erwähnt, dass in nichtchristlichen
Mythologien allein aus der Phantasie
gebildete Gedanken enthalten sind, die
den heutigen wissenschaftlichen
Hypothesen näher kommen als die

Sie lesen
in dieser Nummer

Mythologie und Wissenschaft

Vom Unsinn der Mission

Die christliche Religion,
die Garantin der
Gewissensfreiheit?

Ein Brief und eine Antwort

Es ist zum Heulen

Weltanschauliche Konflikte
in der Ehe

Veranstaltungen

christlich-jüdische Schöpfungsgeschichte.

Beim Hinduismus wird als
Alter der Welt Millionen Jahre angegeben,

und es wird vom ewigen Werden
und Vergehen ohne irgendeine göttliche

Einwirkung gesprochen. In der
griechischen Mythologie werden
abstrakte Begriffe, wie Zeit und Dasein,
zu Göttern. Die Zeit wurde zum Gott
Chronos, der von dem, was er als Zeit
hervorbrachte, nämlich von seinen

Nr. 11 62. Jahrgang
November 1979

Söhnen, die sich die Welt teilten,
entmachtet wird. Chronos selbst hatte
seinen Vater, den Himmel (Ouränus)
entthront, womit gemeint sein dürfte,
dass die Zeit die Ewigkeit ersetzt.

Trotz auch solcher philosophischer
Analogien aber sind Mythologien nur
Phantasiegebilde, zwar vielleicht
interessante, doch können sie keine Wahrheit

beanspruchen.

Seit Beginn der sogenannten Neuzeit
aber schritten die wissenschaftlichen
Erkenntnisse weiter vorwärts. Neue
Entdeckungen und Erkenntnisse reihten

sich aneinander, unabhängig von
den überlieferten mythologischen
Vorstellungen, was allerdings zu Konflikten

führte, wie besonders die Entthronung

der Erde durch Kopernikus und
die Begründung der Evolutionstheorie
durch Darwin gezeigt hat. War der
Himmel in den Mythologien ein Gewölbe

mit angehefteten Sternchen, so
erkannte die Wissenschaft die ungeheure,

über menschliches Vorstellungsvermögen

hinausgehende Weite des Alls
und die enormen Grössen der Weltkörper.

Selbstverständliche Begriffe wie
Zeit und Raum sind problematisch
geworden. Infolge der endlichen
Lichtgeschwindigkeit können wir heute noch
Gebilde sehen und messen, die vor
Millionen und Milliarden Jahren existierten.

Dies ist viel grossartiger als der
Inhalt der erdichteten Mythologien. Die

Welt, die ganze Natur, ist viel wunderbarer,

als sich die schwache
Einbildungskraft des Menschen ausdenken
kann. Man erkannte, dass die uns so
selbstverständlich erscheinende Materie

problematisch ist und sich in Energie

umwandeln kann; man konnte so-

75



gar das Kausalprinzip in Frage stellen,
nach dem der Mensch schon glaubte,
die Rätsel der Weltvorgänge eindeutig
erklären zu können. So baute sich auf
Erfahrungen, Entdeckungen und
Berechnungen ein neues Weltbild auf,
das viel grossartiger ist und der Wahrheit

näher kommt.

Ferner erkannte man, dass sich die
Vielfalt des Lebens in Millionen von
Jahren Stufe um Stufe entwickelt hat
und neben dem Körperlichen auch
Geistiges und Seelisches entstand.
Gewiss ist damit noch längst nicht alles
erklärt. Man kann sogar sagen, dass
dies nicht möglich ist, denn wann
weiss man, dass man «alles» erkannt
hat? Es kann ja immer noch etwas
geben, von dem man nichts weiss.

Verstand ist «nur» das dem Menschen
gegebene Mittel, sein Leben zu
meistern und daher im wahren Sinne des
Wortes «beschränkt». Der Mensch ist
ja erst im Laufe der Evolution entstanden

und daher gar nicht in der Lage,
alles zu erklären. Woher können wir denn
wissen, ob es nicht noch Erscheinungen

gibt, die unseren Erkenntnisfähigkeiten

unzugänglich sind? Damit seien
nicht Götter, Heilige und Engel
gemeint, um Missverständnissen
vorzubeugen, denn diese sind nach dem
Ebenbild der Menschen erdacht. Trotzdem

aber ist es gewaltig, was der
Verstand auf dem Gebiete der Wissenschaft

geleistet hat. Er hat uns ein
Weltbild erarbeitet, das weit mehr als
jede Mythologie unser metaphysisches

Bedürfnis befriedigen könnte
und uns auch eine Geborgenheit
wiedergeben kann, die uns angeblich
durch die Zweifel an religiösen Vorstellungen

verloren gegangen ist. Wir sind
eingebettet, in die Gesamtheit der
Welt, gehören zur Natur wie alles andere.

Wir wissen heute, dass der Mensch
in der Natur keine Sonderstellung
einnimmt und er sich daher soweit als
möglich der übrigen Natur anpassen,
sich in sie einfügen, nicht sie verändern

sollte. Diese Art Geborgenheit ist
schwieriger zu erreichen, da wir nicht
auf die Hilfe eines vermeintlichen Gottes

hoffen können. Geborgenheit
bedeutet hier Anerkennung der auch für
uns geltenden Naturgesetze,
insbesondere des Gesetzes von Verfall und

Aufbau, dessen Problematik uns
angesichts der Umweltverschmutzung
allmählich bewusst wird. Es gehört zu
dieser Geborgenheit mehr innere Reife,

mehr selbständiges Verantwor-

tungsbewusstsein, als wenn man sich
auf höhere Wesen verlässt, wie es Kinder

den Eltern gegenüber tun (oder tun
sollten). Was man nicht sagen darf, ist
das, was ein Diskussionsredner bei
meinem Vortrag in Zürich meinte, nämlich,

dass die Naturwissenschaft
selbst sich in Mythologien und
Spekulationen verlöre. Sie hat entdeckt, dass
die Welt selbst viel wunderbarer ist als
eine vom beschränkten menschlichen
Geiste ausgedachte Mythologie.

Dies sollte mehr erkannt und betont
werden, damit die Leute — vor allem
die Jugend — sich nicht Sekten in die
Arme werfen, um sich angeblich geborgener

zu fühlen. Die Wissenschaft
vermag dies um vieles besser. Man kann
und soll sich in der als so wunderbar
erkannten Welt geborgen fühlen.
Allerdings erfordert dies wie gesagt, eigene
Verantwortung und innere Reife. Wann
wird dieses Ziel erreicht sein?

Die Kinder sollen sich bei den Eltern
geborgen fühlen, sollen Vertrauen zu
ihnen haben. Das aber ist nicht möglich,

wenn man die Kinder tun lässt,
was sie «wollen»; die Eltern sollen den

Unter dem Begriff «Mission», den man
mit Auftrag, Sendung, übersetzen
kann, versteht man im allgemeinen
eine Personengruppe, die zur Erledigung
besonderer Aufgaben ins Ausland
entsandt wird, wie zum Beispiel diplomatische

oder Handelsmissionen. Wenn
von Mission die Rede ist, meint man
aber auch diejenige der christlichen
Kirchen, d. h. die Verkündigung des
Evangeliums unter nichtchristlichen
Völkern, wie sie im Matthäus-
Evangelium 28, 18—20 anbefohlen
wird: «Darum gehet hin und machet alle

Völker zu Jüngern und taufet sie auf
den Namen des Vaters und des Sohnes

und des Heiligen Geistes, und lehret

sie alles halten, was ich euch
befohlen habe!» Die Missionierung des
Abendlandes begann mit der Wanderpredigt

der Apostel, insbesondere des

Apostels Paulus. Zuerst wurde das
Römische Reich christianisiert, danach
die germanischen und keltischen Völker,

dann die Slawen. Bis ins 15. Jahr-

Kindern als Vorbild und mit echter
Autorität zeigen, was man tun soll, und

was man nicht darf. Als Erwachsener
muss man aber selbst frei entscheiden
können, wie man leben soll. Der
Erwachsene ist dadurch gekennzeichnet,
dass er aus sich selbst heraus ohne
Geborgensein in anderen Wesen
handeln kann. Erst dann ist er wirklich reif.
Wann löst sich die Jugend
geistigseelisch von den Erwachsenen ab?

Vielleicht ist der Drang nach religiöser
Geborgenheit bei ihr gerade darin
begründet, dass die geistig-seelische
Reife später einsetzt als die körperliche.

Der Verstand hat sich zwar
herausgebildet, aber die Sehnsucht nach

Geborgenheit kann er nicht ersetzen.
Reif sein heisst selbständig denken
und handeln und sich als Glied der Natur

fühlen und wissen. Dies ermöglicht
die heutige Wissenschaft besser als
eine Mythologie. Sie steht der Wahrheit

näher, weist aber auch darauf hin,
dass der Mensch aus sich selbst
heraus handeln muss, dass er eingebettet
ist in die grossartige Natur in ihrem
Kampf zwischen Aufbau und Zerfall.

Hans Titze

hundert blieb die Verbreitung des
Christentums auf Europa, den Mittelmeerraum

und den Nahen Osten
beschränkt. Mit den Entdeckungen durch
die portugiesischen und spanischen
Seefahrer und Eroberer begann sich
auch das Missionsfeld auszuweiten.
Ganze Völkerstämme mit für uns Europäer

völlig fremder Kultur wurden «auf

den rechten Weg» gebracht, wenn
nötig auch mit Gewalt. Bis in die neueste
Zeit leisteten die Missionare den nach

handfesten materiellen Interessen
strebenden Kolonialherren nützliche
Vorarbeit. Glaubensyerkünder jeglicher

Konfession tummelten sich in

den Untertanengebieten. In den
europäischen Mutterländern wurde für
Missionszwecke eifrig gesammelt, und

das in den Sonntagsschulen auf der

Kollektenbüchse thronende Negerlein
nickte nach jedem eingeworfenen
Geldstück dankbar mit dem Kopf.

Mit dem Zweiten Weltkrieg und der

darauffolgenden Unabhängigkeit der

Vom Unsinn der Mission

76


	Mythologie und Wissenschaft

