Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 62 (1979)

Heft: 11

Artikel: Mythologie und Wissenschaft
Autor: Titze, H.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412544

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412544
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

FHreidenker

Monétsschrift der
Freidenker-Vereinigung

Nr. 11 62. Jahrgang
November 1979

der Schweiz

Mythologie und Wissenschaft

Seit die Umweit dem Menschen mehr
und mehr bewusst geworden ist, ver-
sucht er sich Klarheit darlber zu
schaffen, wie sie entstanden ist und
was sie «im Innern zusammenhalt».
Der Mensch glaubte zunachst, er kén-
ne dies mit seiner Einbildungskraft
(Phantasie) allein begreifen. Die Wis-
senschaft war noch nicht so weit, aus
Erfahrungen, aus der Kenntnis natur-
gesetzlicher Tatsachen méglichst oh-
ne Spekulation die Welt zu erklaren. So
erdichtete sich der Mensch mit Hilfe
seiner geistigen Fahigkeiten den Ur-
sprung der Welt selbst. Dies fuhrte zu
Mythologien: Gotterwelten wurden er-
dichtet. Es entstanden Ideen der Welt-
schopfung, hinter der diese Gotter
standen. Das Bedrfnis, die Welt und
das Dasein zu verstehen, fahrte zu fan-
tastischen Erkl&rungen, deren dichteri-
sche Schonheit nicht in jedem Falle
verneint werden kann; mit Wirklichkeit
hatten sie allerdings kaum etwas zu
tun. Es war ein metaphysisches Be-
darfnis des Menschen, diese Probleme
zu erklaren, obwohl echte Erkenntnis-
se Uber die Weltentstehung noch fehl-
ten. Ahnlich, wie die Menschen sich
benehmen, schufen Goétter die Welt,
wobei man einfach die Schwéachen der
Menschen beiseite schob und deren
Féhigkeiten Ubersteigerte. So genigte
es, dass Gott sagte «es werde Licht»,
und es ward Licht. Das Wort wurde
schopferischer Befehl. «<Am Anfang
war das Wort», sagt Johannes am Be-
ginn seines Evangeliums. Johannes
war stark von der griechischen Philo-
sophie beeinflusst, bei der «Wort» (lo-
gos) zugleich auch Gesetz, Mdéglich-
keit und Idee bedeutete. Dass die Még-
lichkeit als Idee vor der Verwirklichung

steht, ist tiefer gedacht, als wenn man
nur ein Wort ausspricht, wie es in der
Schoépfungsgeschichte steht.

Es sollen hier nicht Mythologien im
einzelnen behandelt werden. Es sei nur
erwéhnt, dass in nichtchristlichen My-
thologien allein aus der Phantasie ge-
bildete Gedanken enthalten sind, die
den heutigen wissenschaftlichen Hy-
pothesen ndher kommen als die

Sie lesen
in dieser Nummer

Mythologie und Wissenschaft
Vom Unsinn der Mission

Die christliche Religion,
die Garantin der
Gewissensfreiheit?

Ein Brief und eine Antwort
Es ist zum Heulen . . .

Weltanschauliche Konflikte
in der Ehe

Veranstaltungen

christlich-jadische Schoépfungsge-
schichte. Beim Hinduismus wird als
Alter der Welt Millionen Jahre angege-
ben, und es wird vom ewigen Werden
und Vergehen ohne irgendeine géttli-
che Einwirkung gesprochen. In der
griechischen Mythologie werden ab-
strakte Begriffe, wie Zeit und Dasein,
zu Gottern. Die Zeit wurde zum Gott
Chronos, der von dem, was er als Zeit
hervorbrachte, nadmlich von seinen

Soéhnen, die sich die Welt teilten, ent-
machtet wird. Chronos selbst hatte
seinen Vater, den Himmel (Ouranus)
entthront, womit gemeint sein durfte,
dass die Zeit die Ewigkeit ersetzt.

Trotz auch solcher philosophischer
Analogien aber sind Mythologien nur
Phantasiegebilde, zwar vielleicht inter-
essante, doch kdnnen sie keine Wahr-
heit beanspruchen.

Seit Beginn der sogenannten Neuzeit
aber schritten die wissenschaftlichen
Erkenntnisse weiter vorwérts. Neue
Entdeckungen und Erkenntnisse reih-
ten sich aneinander, unabh&ngig von
den Uberlieferten mythologischen Vor-
stellungen, was allerdings zu Konflik-
ten fahrte, wie besonders die Entthro-
nung der Erde durch Kopernikus und
die Begrindung der Evolutionstheorie
durch Darwin gezeigt hat. War der
Himmel in den Mythologien ein Gewdl-
be mit angehefteten Sternchen, so er-
kannte die Wissenschaft die ungeheu-
re, ber menschliches Vorstellungsver-
mogen hinausgehende Weite des Alls
und die enormen Gréssen der Weltkor-
per. Selbstverstandliche Begriffe wie
Zeit und Raum sind problematisch ge-
worden. Infolge der endlichen Lichtge-
schwindigkeit kénnen wir heute noch
Gebilde sehen und messen, die vor Mil-
lionen und Milliarden Jahren existier-
ten. Dies ist viel grossartiger als der In-
halt der erdichteten Mythologien. Die
Welt, die ganze Natur, ist viel wunder-
barer, als sich die schwache Einbil-
dungskraft des Menschen ausdenken
kann. Man erkannte, dass die uns so
selbstverstandlich erscheinende Mate-
rie problematisch ist und sich in Ener-
gie umwandeln kann; man konnte so-

75



gar das Kausalprinzip in Frage stellen,
nach dem der Mensch schon glaubte,
die Ratsel der Weltvorgange eindeutig
erkldren zu kénnen. So baute sich auf
Erfahrungen, Entdeckungen und Be-
rechnungen ein neues Weltbild auf,
das viel grossartiger ist und der Wahr-
heit ndher kommt.

Ferner erkannte man, dass sich die
Vielfalt des Lebens in Millionen von
Jahren Stufe um Stufe entwickelt hat
und neben dem Kérperlichen auch Gei-
stiges und Seelisches entstand. Ge-
wiss ist damit noch langst nicht alles
erklart. Man kann sogar sagen, dass
dies nicht mdglich ist, denn wann
weiss man, dass man «alles» erkannt
hat? Es kann ja immer noch etwas ge-
ben, von dem man nichts weiss.

Verstand ist «nur» das dem Menschen
gegebene Mittel, sein Leben zu mei-
stern und daher im wahren Sinne des
Wortes «beschrankt». Der Mensch ist
ja erst im Laufe der Evolution entstan-
den und daher gar nicht in der Lage, al-
les zu erklaren. Woher kdnnen wir denn
wissen, ob es nicht noch Erscheinun-
gen gibt, die unseren Erkenntnisfahig-
keiten unzugénglich sind? Damit seien
nicht Goétter, Heilige und Engel ge-
meint, um Missversténdnissen vorzu-
beugen, denn diese sind nach dem
Ebenbild der Menschen erdacht. Trotz-
dem aber ist es gewaltig, was der Ver-
stand auf dem Gebiete der Wissen-
schaft geleistet hat. Er hat uns ein
Weltbild erarbeitet, das weit mehr als
jede Mythologie unser metaphysi-
sches Bedurfnis befriedigen konnte
und uns auch eine Geborgenheit wie-
dergeben kann, die uns angeblich
durch die Zweifel an religiésen Vorstel-
lungen verloren gegangen ist. Wir sind
eingebettet in die Gesamtheit der
Welt, gehéren zur Natur wie alles ande-
re. Wir wissen heute, dass der Mensch
in der Natur keine Sonderstellung ein-
nimmt und er sich daher soweit als
moglich der Gbrigen Natur anpassen,
sich in sie einfigen, nicht sie verén-
dern sollte. Diese Art Geborgenheit ist
schwieriger zu erreichen, da wir nicht
auf die Hilfe eines vermeintlichen Got-
tes hoffen kénnen. Geborgenheit be-
deutet hier Anerkennung der auch fur
uns geltenden Naturgesetze, insbe-
sondere des Gesetzes von Verfall und
Aufbau, dessen Problematik uns ange-
sichts der Umweltverschmutzung all-
mahlich bewusst wird. Es gehért zu
dieser Geborgenheit mehr innere Rei-
fe, mehr selbstédndiges Verantwor-

76

tungsbewusstsein, als wenn man sich
auf héhere Wesen verlasst, wie es Kin-
der den Eltern gegeniber tun (oder tun
sollten). Was man nicht sagen darf, ist
das, was ein Diskussionsredner bei
meinem Vortrag in Zurich meinte, ndm-
lich, dass die Naturwissenschaft
selbst sich in Mythologien und Speku-
lationen verl¢re. Sie hat entdeckt, dass
die Welt selbst viel wunderbarer ist als
eine vom beschrankten menschlichen
Geiste ausgedachte Mythologie.

Dies sollte mehr erkannt und betont
werden, damit die Leute — vor allem
die Jugend — sich nicht Sekten in die
Arme werfen, um sich angeblich gebor-
gener zu fahlen. Die Wissenschaft ver-
mag dies um vieles besser. Man kann
und soll sich in der als so wunderbar
erkannten Welt geborgen fuhlen. Aller-
dings erfordert dies wie gesagt, eigene
Verantwortung und innere Reife. Wann
wird dieses Ziel erreicht sein?

Die Kinder sollen sich bei den Eltern
geborgen fuhlen, sollen Vertrauen zu
ihnen haben. Das aber ist nicht még-
lich, wenn man die Kinder tun l&sst,
was sie «wollen»; die Eltern sollen den

Kindern als Vorbild und mit echter Au-
toritat zeigen, was man tun soll, und
was man nicht darf. Als Erwachsener
muss man aber selbst frei entscheiden
kénnen, wie man leben soll. Der Er-
wachsene ist dadurch gekennzeichnet,
dass er aus sich selbst heraus ohne
Geborgensein in anderen Wesen han-
deln kann. Erst dann ist er wirklich reif,
Wann 16st sich die Jugend geistig-
seelisch von den Erwachsenen ab?
Vielleicht ist der Drang nach religiéser
Geborgenheit bei ihr gerade darin be-
grindet, dass die geistig-seelische
Reife spater einsetzt als die korperli-
che. Der Verstand hat sich zwar her-
ausgebildet, aber die Sehnsucht nach
Geborgenheit kann er nicht ersetzen.
Reif sein heisst selbstdndig denken
und handeln und sich als Glied der Na-
tur fuhlen und wissen. Dies erméglicht
die heutige Wissenschaft besser als
eine Mythologie. Sie steht der Wahr-
heit naher, weist aber auch darauf hin,
dass der Mensch aus sich selbst her-
aus handeln muss, dass er eingebettet
ist in die grossartige Natur in ihrem
Kampf zwischen Aufbau und Zerfall.

Hans Titze

Vom Unsinn der Mission

Unter dem Begriff «Mission», den man
mit Auftrag, Sendung, ubersetzen
kann, versteht man im allgemeinen ei-
ne Personengruppe, die zur Erledigung
besonderer Aufgaben ins Ausland ent-
sandt wird, wie zum Beispiel diploma-
tisthe oder Handelsmissionen. Wenn
von Mission die Rede ist, meint man
aber auch diejenige der christlichen
Kirchen, d. h. die Verkindigung des
Evangeliums unter nichtchristlichen
Volkern, wie sie im Matthdus-
Evangelium 28, 18—20 anbefohlen
wird: «Darum gehet hin und machet al-
le Vélker zu Jungern und taufet sie auf
den Namen des Vaters und des Soh-
nes und des Heiligen Geistes, und leh-
ret sie alles halten, was ich euch be-
fohlen habe!» Die Missionierung des
Abendlandes begann mit der Wander-
predigt der Apostel, insbesondere des

Apostels Paulus. Zuerst wurde das Ré-
mische Reich christianisiert, danach
die germanischen und keltischen Vl-
ker, dann die Slawen. Bis ins 15. Jahr-

hundert blieb die Verbreitung des Chri-
stentums auf Europa, den Mittelmeer-
raum und den Nahen Osten be:
schrankt. Mit den Entdeckungen durch
die portugiesischen und spanischen
Seefahrer und Eroberer begann sich
auch das Missionsfeld auszuweiten.
Ganze Voélkerstdmme mit far uns Euro-
péaer vollig fremder Kultur wurden «auf
den rechten Weg» gebracht, wenn né-
tig auch mit Gewalt. Bis in die neueste
Zeit leisteten die Missionare den nach
handfesten materiellen Interessen
strebenden Kolonialherren natzliche
Vorarbeit. Glaubensverkinder jegli-
cher Konfession tummelten sich in
den Untertanengebieten. In den euro-
paischen Mutterlandern wurde fur Mis-
sionszwecke eifrig gesammelt, und
das in den Sonntagsschulen auf der
Kollektenbtchse thronende Negerlein
nickte nach jedem eingeworfenen
Geldsttck dankbar mit dem Kopf.

Mit dem Zweiten Weltkrieg und der
darauffolgenden Unabh&ngigkeit der



	Mythologie und Wissenschaft

