
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 10

Artikel: Spiesse der Logik gegen den Teufelsglauben

Autor: Bossart, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412540

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 02.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412540
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Wie die es doch genau wissen

Nämlich, was Wahrheit ist. Erstaunlich

auch, welche Wahrheiten sie mit
ihren Jupiterblitzen verteidigen.

Es gibt viele Leute, die uns
versichern, die Kirchen hätten sich radikal
geändert. Doch weit gefehlt. Ihrem
tiefsten Wesen nach sind sie noch genau

dieselben wie im Mittelalter.

Spätestens mit dem Entscheid im

Lehramtsverfahren gegen Pastor Paul

Schulz ist es im protestantischen Räume

offenbar geworden, dass der alte

Inquisitionsgeist derselbe geblieben
ist.

Auch in Rom gibt es eine Art permanentes

Inquisitionsgericht: Die Sacra
Congregatio pro Doctrina Fidel. Laut
«Osservatore Romano» vom 3.4.79 hat
diese das Buch «Quand je dis Dieu»

von Pater Jacques Pohier einer
genauen Prüfung unterzogen und darin
Ansichten entdeckt (deprehendit), die
«mit der Offenbarung und dem Lehramt

der Kirche offenbar nicht
übereinstimmen».

Der Autor wurde schon am 21. April
1979 aufgefordert, seine Ansichten
öffentlich zu widerrufen (corrigere) und
zu bekunden, dass er sich der Lehre
der Kirche voll anschliesse. Die
Erklärungen des Autors wurden indessen
von der Sacra Congregatio als
ungenügend bezeichnet, weshalb sie sich,
wie sie ausführt, gezwungen gesehen
habe, ihrerseits folgendes zu erklären:

1. Linter den offensichtlicheren Irrtümern

Pohiers seien folgende
Positionen besonders zu erwähnen:

# Christus habe seinem Leiden sel¬
ber keine sakramentale Erlösungsbedeutung

beigemessen;
# Christus sei nicht körperlich vom

Tode auferstanden;
9 es stimme auch nicht, dass Chri¬

stus nach Beendigung seiner
historischen Existenz als wirkliche
Person (subjectum reale) weiter
existiere;

Dositos, ein begeisterter Jünger Jesu,
sagte in Waldemar Bonseis Roman
«Dositos»: Ihr aber werdet, wie alle
Priesterherrschaften der Erde, niemals eine
Heilslehre annehmen, die euch nicht
zugleich die Macht über die Menschen
sichert.

0 es gebe kein Leben nach dem

Tode;

0 es gebe keine (allgemeine) Auf¬

erstehung der Menschen;

# es gebe kein ewiges Leben mit
Gott als Berufung des Menschen;

# es stimme auch nicht, dass die
wahre Lehre im objektiven Sinne
schon in der Heiligen Schrift
enthalten sei, dass diese Lehre im

Glauben wahrgenommen und
durch das kirchliche Lehramt unter

dem Beistand des Heiligen Geistes

authentisch bestimmt werden
könne.

2. Ausser den genannten offensichtlichen

Irrtümern seien im Buche
Pohiers noch etliche andere gefährliche
Auffassungen zu finden, die so
zweideutig formuliert seien, dass in den
Seelen der Gläubigen Unsicherheit

Der Teufel gilt weitherum als Personifikation

des Bösen. An dieser Auffassung

scheint mir zweierlei falsch: einmal

das Denkverfahren der Personifikation

an sich (man geht hin und
fabriziert aus Erscheinungen der
Erfahrungswelt ein" Wesen, dem man einen
Verstand und einen Willen zuschreibt),
und falsch scheint mir auch die
Begriffskonstruktion «das Böse».

Personifikationen als Mittel zur
Erklärung von Tatsachen oder Ereignissen

sind primitiv und unwissenschaftlich.

Und der Begriff «das Böse» als
Sammelsurium, dem alles irgendwie
tadelnswürdige Verhalten ohne Rücksicht

auf die jeweiligen Umstände und
Motive zugewiesen wird, ist eine
unzulässige und unannehmbare
Verallgemeinerung. (Man kann doch nicht
die Klatschsucht der Tante Berta, die
Kleptomanie von Fräulein X und die
abartigen Neigungen des Herrn Z
ungeachtet der so verschiedenen Struktur

dieser Handlungsbereitschaften in
das gleiche Sauregurkenglas mit dem
Etikett «Das Böse» werfen!)

über fundamentale Artikel des katholischen

Glaubens entstehen müssten, so

# mit Bezug auf den christlichen
Begriff Gottes als eines transzendenten

Wesens;

9 mit Bezug auf die reale Gegenwart

Christi in der Eucharistie;
# so auch bezüglich der spezifischen

Aufgabe des Priesters, diese reale
Präsenz (durch seine
Konsekrationsformel) zu bewirken;

9 so auch hinsichtlich der tatsäch¬
lichen Verwirklichung der Unfehlbarkeit

in der Kirche.

Mit Bezug auf die Gottheit Christi
äussere sich Pohier in so ungewohnter

Weise, dass man nicht wisse, ob
er sich noch im Rahmen der traditionellen

katholischen Lehre bewege.

Abschliessend stellt die Heilige
Kongregation fest, es sei nicht möglich,
die freie theologische Diskussion über
die Thesen Pohiers zuzulassen. So
steht es also mit der freien Lehre und

Forschung in der Kirche.
Ecclesiologus

Der Teufelsglaube ist unaktuell
geworden, weil er dem Sachverstand
zuwiderläuft (und weil es viele Zeitgenossen

gibt, die das gemerkt haben).
Die Abkehr vom Teufelsglauben
bedeutet allerdings eine Abkehr von der
Bibel. Der von Prof. Herbert Haag in
seinem Buch «Teufeisglaube»
unternommene Versuch, den Teufel auf dem
Wege der Interpretation aus der Bibel
hinauszukomplimentieren, muss meiner

Ansicht nach scheitern. Es gibt
gewichtige Gründe, die sich diesem
Vorhaben entgegenstellen. Nach Mat.
4, 1—1,1 (Mark. 1, 12—13; Luk. 4, 1

bis 13) war der Teufel immerhin mächtig

genug, den lieben Gott persönlich
— in der Gestalt seines Sohnes — in
Versuchung zu führen. In der
Schilderung dieses seltsamen Vorkommnisses

haben die Evangelisten dem
Teufel eine nahezu gottgleiche Machtfülle

zugeschrieben.

Und dann gibt es da noch die beklemmende

und sehr nachdenklich
stimmende Abendmahlsszene, die Joh.
13, 26—27 wie folgt beschreibt: Auf

Spiesse der Logik

gegen den Teufelsglauben

71



die Frage nach seinem Verräter soll
Jesus seinen Jüngern geantwortet
haben: «Der ist es, dem ich den Bissen
eintauchen und geben werde.» Und,
so lesen wir weiter: «Darauf taucht
er den Bissen ein, nimmt ihn und gibt
ihn dem Judas, dem Sohn des Simon
Ischarioth. Und nach dem Bissen, da
fuhr der Satan in ihn. Jesus sagt nun
zu ihm: 'Was du tun willst, tue bald!'»

Nachdenklich stimmt diese Textstelle
vor allem deshalb, weil Jesus, der —
nach dem Wortlaut der Evangelien —
eine stattliche Anzahl Teufel (bzw.
Dämonen bzw. unreine Geister)
ausgetrieben hatte, nun auf einmal damit

einverstanden war, dass der böse
Geist von einem seiner Jünger Besitz
ergreifen würde. Doch dieses
Einverständnis, so seltsam es zunächst
scheinen mag, entbehrt nicht der
Logik, weil der gottgewollte Kreuzestod
Jesu ohne den Verrat des Judas und
die Verderbtheit jener, die Jesus zum
Tode brachten, nicht hätte stattfinden
können. Die Passionsgeschichte
offenbart sich somit als ein vorgefass-
tes Zusammenspiel von Gut und Bö-

Dem am 16. September in Rorschach
am Bodensee abgehaltenen
Freundschaftstreffen war in zweifacher
Beziehung Erfolg beschieden. Zunächst
hat sich die über den Daumen
geschätzte Zahl der Teilnehmer so ziemlich

bewahrheitet: der für uns reservierte

Saal im «Seerestaurant» war
gerade gross genug, um die zahlreich
erschienenen Freunde von nah und
fern aufzunehmen. Es kam auch, trotz
dem gedrängten Zeitplan, zu neuen
und, wie zu hoffen steht, für die
Zukunft fruchtbaren Kontakten. Nur das
«improvisierte Programm je nach
Wetterlage», wie es im Einladungsschreiben

in Aussicht gestellt wurde, wollte
nicht klappen. Die für das Tagesreferat,
die Diskussion und die Begrüssungs-
ansprachen reservierte Zeit erwies
sich als zu knapp bemessen, so dass
das Schiff, das uns nach dem Essen
nach der Mündung des Alten Rheins
und von dort den Flusslauf hinauf bis
Rheineck und zurück hätte bringen

se (bzw. ihrer Repräsentanten) mit
genau festgelegten Rollen. Womit die
von Prof. Haag behauptete
Bedeutungslosigkeit des Teufels im
Gesamtzusammenhang der Bibel widerlegt
sein dürfte.

Möglicherweise ist Prof. Haag
versucht, auch die hier erwähnten Stellen

aus den Evangelien als literarisches

Beiwerk, beziehungsweise als
unmassgebliche Ausdeutung durch
die Urkirche abzutun. Nur stellt sich
aisgemach die Frage, warum man
fortfährt, 1000seitige Bibeln zu drucken,
wenn der Käufer 90 Prozent ihres
Inhalts als unerheblich und unmassgeblich

überblättern darf.

Also, wie gesagt, um den veralteten
und gänzlich aus den Traktanden
gefallenen Begriff «Teufel» zu streichen,
muss man die Bibel auf die Seite
legen. Dazu ist es auch höchste Zeit;
2000 Jahre Christentum («Elend des
Christentums» nach Dr. theol. et phil.
Joachim Kahl) sind mehr als genug.

Adolf Bossart, Rapperswil

sollen, ohne uns abfahren musste. Es
ist zu überlegen, ob für das traditionelle

Dreiländertreffen nicht
zwischendurch ein ganzes Wochenende
beansprucht werden sollte. Die Vielfalt

der alle Teilnehmer interessierenden

Themen und der Meinungen
spricht für ein zweitägiges Treffen
(wie dies früher schon der Fall war);
die heute doch beträchtlichen Kosten
für Übernachtung und Verpflegung
sprechen eher dagegen.

Als Versammlungsleiter amtete der
Zentralpräsident der Freidenker-Vereinigung

der Schwiz, Gsfr. A. Bossart
aus Rapperswil. In seiner Eröffnungsansprache

hiess er die Tagungsteilnehmer

herzlich willkommen, nämlich
eine Abordnung des Deutschen
Freidenker-Verbandes e.V. unter Gsfr.
Redakteur Egon Haak, zusammen mit
einer Gruppe des Landesverbandes
Bayern mit Gsfr. Michael Lazarus,
sodann Herrn Dr. Karl Becker als
Vorsitzender und weitere Mitglieder der

Freireligiösen Landesgemeinde
Württemberg, ferner Frau Dr. Waltrude
Oberwalder als Schriftführerin und

Herrn Helmut Steinwand als
Generalsekretär der österreichischen
Körperschaft der Staatsbürger ohne
religiöses Bekenntnis und natürlich auch
die zahlreichen Mitglieder der
Freidenker-Vereinigung der Schweiz und

weitere Gruppierungen, die als
Beobachter, beziehungsweise Sympathisanten

an der Versammlung teilnahmen.

Der Tagungsreferent, Herr Dr. theol.
et phil. Joachim Kahl aus Marburg an

der Lahn, gab den Versammlungsteilnehmern

einen Abriss über die
tausendjährige Tradition des Europäischen

Freidenkertums. Vor allem
machte er uns bekannt mit dem ersten
europäischen Freidenker, der eine auf

atheistischen Prinzipien beruhende
Sozialkritik erarbeitete. Es war dies
der 1664 geborene und 1729 gestorbene

französische Religionskritiker Jean
Meslier (sprich: melie), der in einem
Dorf der Champagne als katholischer
Pfarrer tätig war und dies — aus einer
real begründeten Furcht vor
physischer Vernichtung — bis zu seinem
Lebensende blieb. Was er an überaus
scharfsinniger Kritik an Religion und

Kirche vorzubringen hatte,
beziehungsweise der Nachwelt hinterliess,
findet sich in seinen «Memoires»,
einem etwa tausendseitigen Werk, das

derart kühn geschrieben war, dass
sich selbst Voltaire nur zu einer
«gereinigten» (lies: entschärften und

stark gekürzten) Ausgabe verstehen
konnte. Heute ist eine allerdings ebenfalls

gekürzte Ausgabe in deutscher
Sprache erhältlich. Das Buch trägt den
Titel «Das Testament des Abbe Meslier»

und ist im Suhrkamp-Verlag
erschienen.

Meslier demaskierte beispielsweise
den Adel als eine Gesellschaftsschicht,

die durch Landraub zu ihrer
beherrschenden Stellung kam. Er
beanstandete des weiteren, dass es zu

viele Geistliche, zu viele Mönche und

vor allem zu viele Bettelmönche gäbe.
Er appellierte an seine Zeitgenossen,
Tyrannen und Priester zu vertreiben,
wobei er an das Beispiel der Niederlande

in ihrem Unabhängigkeitskampf
gegen Spanien erinnerte. Er entwik-
kelte auch als erster die Dialektik von
Herr und Knecht. Sie besteht darin,
dass der Herr in Wirklichkeit vom
Knecht abhängig ist, weil er von der

Bodenseetreffen 1979
der deutschen, österreichischen und schweizerischen
Freidenker

72


	Spiesse der Logik gegen den Teufelsglauben

