
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 10

Artikel: Die soziale Funktion

Autor: [s.n.]

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412534

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Düstere Aussichten?
«Wir kennen den Mechanismus der
dogmatischen Intoleranz und deren
natürliches Gefälle zur violenten
Orthodoxie .» («Freidenker», 1978, S.

61 ff. und S. 73 ff.).

Wenn wir Carl Amery, «Das Ende der
Vorsehung» folgen wollten, dann hätten

wir die «tröstliche» Aussicht, dass
wir es hier mit einem Gesetz menschlichen

Verhaltens zu tun hätten, nach
welchem eine intolerante Institution
die andere ablösen würde. Er schreibt
(S. 79 ff.):

«Der Ausgang der Bauernkriege zeigt
eine zusätzliche Gesetzmässigkeit der
Dialektik von Ketzerei und Orthodoxie:
in dem Augenblick, wo Ketzerei erfolgreich

ist und sich politisch-gesellschaftlich

konstituiert, ist sie
politischgesellschaftlich keine mehr. Sie wird
sofort zur neuen Orthodoxie. Ihre
zerstörerische Wirkung auf alte Strukturen

ist getan, nun trifft sie ihrerseits
Vorsorge für das eigene Weiterleben,
gründet Landeskirchen, entwirft
ethische und politische Theorien, sinnt
auf Gerichtsbarkeit, um ihrerseits die
Ketzerverdächtigen auf Herz und Nieren

prüfen zu können. Der prophetische

Typus wird wieder ausgeschieden,

Typen der Inquisition, bürokratische

Typen spähen mit der gleichen
Brille, schnuppern mit der gleichen
Nase nach jenem Rüchlein der Ketzerei,

welches doch bis vor kurzem ihre
eigene Sache ausgeströmt hat — worauf

sie paradoxerweise nicht wenig
stolz sind.

Und natürlich finden sich neue Ketzer.

Denn das Ärgernis der Botschaft
bleibt. Die Verhältnisse sind nach wie
vor unerträglich, man stellt fest, dass
das neue Programm die Sache der
Freiheit, der geistlichen wie der weltlichen,

auch nur um Zentimeter
vorwärtsbringt, und über kurz oder lang
späht wieder ein zorniges Auge nach
den Wolken des Himmels, auf denen
der Menschensohn des Gerichts kommen

soll, um den Anbruch des wahren
Reiches zu verkünden. Noch in der
säkularisiertesten Gestalt wird an diesem

Spähen in die Nacht derTypus des
Ketzers zu erkennen sein. Und immer
wieder wird ein päpstlicher Legat, ein
heiliger Synod, ein Hohes Konsisto¬

rium, ein Ideologisches Büro entscheiden,

dass hier ein Verbrechen erster
Klasse vorliegt, eine ungeheure
Gefahr; wird entscheiden, dass dieser
und jener auszurotten sei, dass die
Rückkehr zum rechten Gesetz und
zum rechten Glauben jedes Mittel
rechtfertigt, dass die trotzige Fahne
der Brudergemeinde mit Massenmord,
Verrat, Pech, Schwefel und Napalm
heruntergeholt werden muss. Die
Brudergemeinde aber holt die Fahne
nicht ein, denn sie weiss die Botschaft
hinter sich: das alte feste Bewusstsein
der gesamten jüdisch-christlich beein-
flussten Menschheit, dass unerträgliche

Verhältnisse, Entfremdung,
Knechtschaft, Mangel an
Selbstbestimmung und Selbstverwirklichung
kein natürlicher Zustand sind, sondern
die Folgen eines Fehlers, einer
Erbsünde, einer falschen Struktur,
notwendigerweise zu beseitigen durch
den ehernen Gang der Heilsgeschichte,

an deren Ende das Reich steht.
Weil sie das weiss, kämpft auch sie
bis zum letzten.

Damit wird die letzte, die schlimmste

Gesetzmässigkeit sichtbar, die das
Widerspiel von Orthodoxie und
Ketzerei in unserem Denken eingeprägt
hat: die Gesetzmässigkeit der totalen
Auseinandersetzung. In dieser
Auseinandersetzung schrumpft buchstäblich
die ganze Welt zusammen und wird
zum Schlachtfeld oder zum Rüsthaus
für den grossen Kampf zwischen Gut
und Böse, zwischen Licht und Finsternis.

Zunächst schwindet in solcher
Perspektive alles Menschliche am
Gegner — er wird Teufel, Schwein,
Knecht der Hure Babylon, Auswurf der
höllischen Unzucht. Kommt es zum
Waffengang, zerfallen alle bisherigen
Konventionen der Kriegführung, gibt
es kein Asyl und kein Pardon mehr.
Caedite, caedite — schlagt tot, schlagt
tot, Gott wird die Seinen schon
herausfinden. Ganze Völkerschaften und
Kontinente werden in den Kampf
geworfen und verwüstet — denn er rollt
vor dem Prospekt göttlicher Allmacht
und satanischer Auflehnung ab, und
kein Unbeteiligter kann etwas dagegen

haben, in' so kosmischer Bataille
sein Scherflein an irdischem Leid zur

Sicherstellung des geistlichen,
ideologischen Sieges beizutragen. So lange
diese Flamme brennt, gibt es auch
keinen Frieden: Kriege dieser Art können

zwanzig, dreissig Jahre dauern
und enden nur dann, wenn eine neue
Konstellation der geistlichen oder
weltlichen Interessen die Perspektive
verändert. (So war es im Dreissigjäh-
rigen Krieg nach der Intervention
Frankreichs, so wird es in Vietnam
sein, wenn sich das Engagement für
das «Gute» endgültig als Chimäre
herausstellt, welche die Interessen der
Zukunft blockiert.)

Die letzte Konsequenz dieser Gegnerschaft

ist eine Art der Kriegführung,
die die totale Entfremdung von der
nichtmenschlichen Schöpfung
enthüllt: die Trennung von Absicht und
Resultat ist vollständig, wenn grosse
Ländereien biologisch zerstört, wenn
die Lebensgrundlagen von Generationen

liquidiert werden. Deutschland
nach dem Dreissigjährigen Krieg war
fast so weit — nur die technologische
Primitivität der kriegführenden Parteien
verhinderte eine komplette Wüstenei.
Vietnam ist da fortschrittlicher: dort
werden sich die Dschungel des
Mekong-Deltas wahrscheinlich nie wieder

erholen, die ökologische Balance
ist umgekippt.

Spätestens hier müsste es klar sein,
dass es sich beim Thema dieses Kapitels

nicht um Theologie handelt,
sondern um gegenwärtige Grundfragen
der Menschheit — um Vietnam, aber
auch um den August 1968.

Aber ebenso erhellt das Beispiel
Vietnam, dass es falsch wäre, in dieser

Wiederkehr eines Grundmotivs
nichts als eine Neuauflage der
antiköstlichen Lehre vom ewigen Rollen

Die sozialen Funktionen sind Sache
des Staates, seit dieser ein Sozialstaat
geworden ist.
Früher mag das anders gewesen sein.
Aber im Laufe der Zeit wurden alle
wichtigen sozialen Funktionen dem
Staate übertragen und zwar exakt
deshalb, weil die Kirchen sie eben völlig
ungenügend erfüllt hatten.

Die Geschichte lehrt, dass die
Kirchen bis in die neueste Zeit eher
gegen soziale Fortschritte eingestellt waren

und von anderen Mächten, namentlich

der Sozialdemokratie, gezwungen
werden mussten, selber auch soziale
Postulate zu vertreten.

69


	Die soziale Funktion

