Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 62 (1979)

Heft: 10

Artikel: Die soziale Funktion

Autor: [s.n]

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412534

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412534
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Diistere Aussichten?

«Wir kennen den Mechanismus der
dogmatischen Intoleranz und deren
natiirliches Gefélle zur violenten Or-
thodoxie ...» («Freidenker», 1978, S.
61 ff. und S. 73 ff.).

Wenn wir Carl Amery, «Das Ende der
Vorsehung» folgen wollten, dann héat-
ten wir die «trostliche» Aussicht, dass
wir es hier mit einem Gesetz mensch-
lichen Verhaltens zu tun hatten, nach
welchem eine intolerante Institution
die andere ablésen wiirde. Er schreibt
(S. 79 ff.):

«Der Ausgang der Bauernkriege zeigt
eine zusétzliche Gesetzmaéssigkeit der
Dialektik von Ketzerei und Orthodoxie:
in dem Augenblick, wo Ketzerei erfolg-
reich ist und sich politisch-gesell-
schaftlich konstituiert, ist sie politisch-
gesellschaftlich keine mehr. Sie wird
sofort zur neuen Orthodoxie. lhre zer-
stérerische Wirkung auf alte Struktu-
ren ist getan, nun trifft sie ihrerseits
Vorsorge fiir das eigene Weiterleben,
griindet Landeskirchen, entwirft ethi-
sche und politische Theorien, sinnt
auf Gerichtsbarkeit, um ihrerseits die
Ketzerverdachtigen auf Herz und Nie-
ren prifen zu konnen. Der propheti-
sche Typus wird wieder ausgeschie-
den, Typen der Inquisition, biirokrati-
sche Typen spahen mit der gleichen
Brille, schnuppern mit der gleichen
Nase nach jenem Riichlein der Ketze-
rei, welches doch bis vor kurzem ihre
eigene Sache ausgestromt hat — wor-
auf sie paradoxerweise nicht wenig
stolz sind.

Und natiirlich finden sich neue Ket-
zer. Denn das Argernis der Botschaft
bleibt. Die Verhaltnisse sind nach wie
vor unertraglich, man stellt fest, dass
das neue Programm die Sache der
Freiheit, der geistlichen wie der weltli-
chen, auch nur um Zentimeter vor-
wartsbringt, und Uber kurz oder lang
spaht wieder ein zorniges Auge nach
den Wolken des Himmels, auf denen
der Menschensohn des Gerichts kom-
men soll, um den Anbruch des wahren
Reiches zu verkiinden. Noch in der
sakularisiertesten Gestalt wird an die-
sem Spahen in die Nacht der Typus des
Ketzers zu erkennen sein. Und immer

wieder wird ein péapstlicher Legat, ein
~ heiliger Synod, ein Hohes Konsisto-

rium, ein Ideologisches Biiro entschei-
den, dass hier ein Verbrechen erster
Klasse vorliegt, eine ungeheure Ge-
fahr; wird entscheiden, dass dieser
und jener auszurotten sei, dass die
Riickkehr zum rechten Gesetz und
zum rechten Glauben jedes Mittel
rechtfertigt, dass die trotzige Fahne
der Brudergemeinde mit Massenmord,
Verrat, Pech, Schwefel und Napalm
heruntergeholt werden muss. Die Bru-
dergemeinde aber holt die Fahne
nicht ein, denn sie weiss die Botschaft
hinter sich: das alte feste Bewusstsein
der gesamten jidisch-christlich beein-
flussten Menschheit, dass unertragli-
che Verhaltnisse, Entfremdung,
Knechtschaft, Mangel an Selbstbe-
stimmung und Selbstverwirklichung
kein natirlicher Zustand sind, sondern
die Folgen eines Fehlers, einer Erb-
sliinde, einer falschen Struktur, not-
wendigerweise zu beseitigen durch
den ehernen Gang der Heilsgeschich-
te, an deren Ende das Reich steht.
Weil sie das weiss, kdmpft auch sie
bis zum letzten.

Damit wird die letzte, die schlimm-
ste Gesetzmaéssigkeit sichtbar, die das
Widerspiel von Orthodoxie und Ket-
zerei in unserem Denken eingepréagt
hat: die Gesetzmassigkeit der totalen
Auseinandersetzung. In dieser Ausein-
andersetzung schrumpft buchstéblich
die ganze Welt zusammen und wird
zum Schlachtfeld oder zum Riisthaus
fir den grossen Kampf zwischen Gut
und Bése, zwischen Licht und Finster-
nis. Zunachst schwindet in solcher
Perspektive alles Menschliche am
Gegner — er wird Teufel, Schwein,
Knecht der Hure Babylon, Auswurf der
héllischen Unzucht. Kommt es zum
Waffengang, zerfallen alle bisherigen
Konventionen der Kriegfiihrung, gibt
es kein Asyl und kein Pardon mehr.
Caedite, caedite — schlagt tot, schlagt
tot, Gott wird die Seinen schon her-
ausfinden. Ganze Vélkerschaften und
Kontinente werden in den Kampf ge-

-worfen und verwistet — denn er rollt

vor dem Prospekt goéttlicher Allmacht
und satanischer Auflehnung ab, und
kein Unbeteiligter kann etwas dage-
gen haben, in"so kosmischer Bataille
sein Scherflein an irdischem Leid zur

Sicherstellung des geistlichen, ideolo-
gischen Sieges beizutragen. So lange
diese Flamme brennt, gibt es auch
keinen Frieden: Kriege dieser Art kén-
nen zwanzig, dreissig Jahre dauern
und enden nur dann, wenn eine neue
Konstellation der geistlichen oder
weltlichen Interessen die Perspektive
verandert. (So war es im Dreissigjah-
rigen Krieg nach der Intervention
Frankreichs, so wird es in Vietnam
sein, wenn sich das Engagement fiir
das «Gute» endgiiltig als Chimare her-
ausstellt, welche die Interessen der
Zukunft blockiert.)

Die letzte Konsequenz dieser Gegner-
schaft ist eine Art der Kriegfiihrung,
die die totale Entfremdung von der
nichtmenschlichen Schépfung ent-
hillt: die Trennung von Absicht und
Resultat ist vollstdndig, wenn grosse
Landereien biologisch zerstort, wenn
die Lebensgrundlagen von Generatio-
nen liquidiert werden. Deutschland
nach dem Dreissigjahrigen Krieg war
fast so weit — nur die technologische
Primitivitat der kriegfiihrenden Parteien
verhinderte eine komplette Wistenei.
Vietnam ist da fortschrittlicher: dort
werden sich die Dschungel des Me-
kong-Deltas wahrscheinlich nie wie-
der erholen, die 6kologische Balance
ist umgekippt.

Spatestens hier miisste es klar sein,
dass es sich beim Thema dieses Kapi-
tels nicht um Theologie handelt, son-
dern um gegenwadrtige Grundfragen
der Menschheit — um Vietnam, aber
auch um den August 1968.

Aber ebenso erhellt das Beispiel
Vietnam, dass es falsch wére, in die-
ser Wiederkehr eines Grundmotivs
nichts als eine Neuauflage der antik-
ostlichen Lehre vom ewigen Rollen

Die sozialen Funktionen sind Sache
des Staates, seit dieser ein Sozialstaat
geworden ist.

Friiher mag das anders gewesen sein.
Aber im Laufe der Zeit wurden alle
wichtigen sozialen Funktionen dem
Staate Ubertragen und zwar exakt des-
halb, weil die Kirchen sie eben vdllig
ungeniigend erfiillt hatten.

Die Geschichte lehrt, dass die Kir-
chen bis in die neueste Zeit eher ge-
gen soziale Fortschritte eingestellt wa-
ren und von anderen M&chten, nament-
lich der Sozialdemokratie, gezwungen
werden mussten, selber auch soziale
Postulate zu vertreten.

69



	Die soziale Funktion

