
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 7

Artikel: Das Herrengebet

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412508

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412508
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


das Dunkel des Waldes hinausgetraut,
das für ihn mit furchtbaren Geistern
erfüllt war. Auch später, nachdem er
den Gebrauch des Feuers gelernt hatte,

wird er sich nicht der Gefahr
ausgesetzt haben, von wilden Tieren oder
bösen Geistern angegriffen zu werden.

Wie gewaltig ist der Wandel gegen
damals! Die Menschen der Gegenwart

hausen nicht wie die Urhorden
vereinzelt in Gebirgshöhlen, sondern
durchwegs zusammengeballt in den

Betonburgen der grossen Städte.
Ihnen jagt das Dunkel der Nacht keine
Schrecken ein, denn ihre Neonlampen
machen, wenn sie wollen, die Nacht

zum Tage. Angst vor Raubtieren ist
ihnen völlig fremd, denn um solche
sehen zu können, müssen sie in den
Zoo gehen, wo einige Exemplare hinter

sicheren Gitterstäben dahinvegetieren.

Wenn Menschen in grösserer oder
kleinerer Gemeinschaft gut miteinander

auskommen wollen, ist die
Einhaltung bestimmter Verhaltensregeln
erforderlich, um keine Differenzen
entstehen zu lassen. Solche Gebote
besitzen umso mehr Autorität, wenn sie
im Namen des obersten Geistes oder
Gottes verkündet werden. Also
geboten die Priester im Namen ihres
Gottes: Du sollst nicht stehlen; Du

sollst nicht ehebrechen; Du sollst keine

anderen Götter haben! Und willig
richtete sich das Volk nach den
geoffenbarten, heiligen Worten. — In

unseren Tagen dagegen sind
gesetzgebende Körperschaften mit Eifer am
Werk, durch eine Flut von Verordnungen

und Gesetzen alles zu regeln, was
der Regelung bedarf.

Die ältesten uns bekannten Kunstwerke

sind religiös motiviert. Die aus
der Eiszeit stammenden Höhlenmalereien

sollten das Jagdglück begünstigen.

Viele Jahrhunderte hindurch
dienten die Künstler aller Schattierungen

der Religion. Die Musik
besass sakralen Charakter2, Skulpturen
sollten Götter verherrlichen, die Psalmen

lobpreisten den Schöpfer. Der
Tanz, eine der ältesten menschlichen
Lebensäusserungen, wird bereits auf
uralten Felszeichnungen als Kulthandlung

zur Götterverehrung dargestellt3.
Die Tänze der Naturvölker können
sich bis zur religiösen Ekstase
steigern, bei der die Tänzer in Trance
fallen. — Die Tänze der heutigen
Jugend hingegen dienen keineswegs
religiösen Zwecken. So haben sich die

Künste schon seit langem rein
profanen Problemen zugewandt. Religiöse
Motive bilden heute die bekannte
Ausnahme.

Die Medizinmänner, die Priester
verwalteten jeweils das Wissen ihrer Zeit.
Sie sammelten es, hielten es im
Gedächtnis fest, brachten es später fein
säuberlich auf Pergament und gaben
es an ihren Nachwuchs weiter. Im
Mittelalter bildeten sich bei den
Mönchsorden die ersten Klosterschulen4.

Seitdem hat das Erziehungswesen
eine weitgehende Entwicklung

durchgemacht und sich verselbständigt.

In der Schweiz liegt jetzt die
Schulhoheit bei den Kantonen5. In
allen europäischen Staaten ist das
Schulwesen eine rein bürokratische
Verwaltungsangelegenheit geworden.
Die Priester der prähistorischen
Epoche waren zugleich auch die
Medizinmänner ihres Stammes. Ihre
Kunst bestand darin, den die Krankheit

oder Schmerzen verursachenden
bösen Geist durch furchterregende
Beschwörungen zu vertreiben, wobei
ihre Suggestivkraft vielleicht manchen
Heilerfolg zustande brachte. Sie

kannten sich aber auch in der
Anwendung von Heilkräutern aus. Ihre
Kenntnisse gaben sie von Mund zu
Mund weiter. — Ihre Nachfolger, die
Aerzte der Gegenwart müssen viele
Semester ihrer speziellen Fakultät
absolvieren, ebenso wie die Apotheker.
Aus einer Nebentätigkeit ehemaliger
Medizinmänner sind so zwei selbständige

Berufe geworden.

Jede Epoche hat ihre eigene
Ausdrucksweise. Das Wort des christlichen

Gottes ist zum grossen Teil in
der Weise formuliert worden, wie sie
zur Zeit der Entstehung der Bibel unter

den damaligen Völkern des
vorderen Orients üblich war. Daher hat
die heutige Jugend, die unter ganz
anderen Verhältnissen lebt, nur wenig
Beziehung zu dem, was da geschrieben

steht.
Ueberblicken wir noch einmal unsere
Untersuchung: wie eine Rose im
Spätherbst hat sich die Religion entblättert.

So manche Obliegenheit, die
ehemals im Rahmen der Religion ihre
Erledigung fand, wird heute von anderen
Institutionen besser und zeitgemässer
erfüllt oder hat anstelle des religiösen
einen rein profanen Sinn erhalten. Die
alten Antworten der Religion auf viele
Fragen des Menschen befriedigen in

unserer Zeit nicht mehr, sie sind nicht
mehr zeitgemäss. Uns ist deshalb
verständlich, weshalb Glaubensfragen
heute nicht mehr die Rolle spielen,
die ihnen in früheren Zeiten zu eigen
waren. Wenn es auch manchem
schwer fallen mag, sich von alten
liebgewonnenen Vorstellungen zu trennen,

da es die Wahrheit will, wird sich
die Trennung von überholten
Glaubensvorstellungen nicht vermeiden
lassen.

1 Viren, Bakterien
2" Vergl. dtv-Lexikon Band 13, Seite 19
3 Vergl. dtv-Lexikon Band 18, Seite 121
4 Vergl. dtv-Lexikon Band 16, Seite 222
5 Vergl. dtv-Lexikon Band 16, Seite 221

Das Herrengebet
Von Gustav Emil Müller

Die Garten- oder Parkanlagen, von
denen die grossen amerikanischen
Universitäten umgeben sind, heissen

«Campus». Auf ihnen finden sich auch

jüdische Versammlungshäuser, die
nach dem Rabbi Hillel genannt
werden: das ist ein jüdischer Spott über
die christliche Unwissenheit; Sprüche
jenes Rabbi Hillel sind nämlich auch —
als Herrengebet — in die Jesusliteratur
aufgenommen worden. Der anonyme
Schreiber, der den Hillel abgeschrieben

hat, ist vermutlich dazu bewogen
worden durch die Feindschaft der
gesetzestreuen Pharisäer gegen die Kritik,

die Hillel gegen die Gleichsetzung

von Gesetz-Religion übte. In beiden
Fällen erscheint «der Pharisäer» als
der gemeinsame, stereotype
Bösewicht.

Rabbi Hillel war ein Exiljude aus

Babylon. Er kehrte nach Jerusalem
zurück und wurde Mitglied des «Hohen

Rates». Er gründete Schulen zu

kritisch-auslegenden Studien der
jüdischen Bibel in Caesarea und
Tiberias. Er war ein wichtiger
Mitarbeiter und fruchtbarer Schriftsteller
an einer Sammlung von Auslegungen
der biblischen Texte, die Massora

(oder Masora) heisst und die nach
ihm fortgesetzt wurde. Eine dreibändige

Uebersetzung erschien in London
1880. Hillel starb im Jahre zehn nach
Null.

51



Das Judentum
passt sich an

wg. Im Gegensatz zur katholischen
Kirche sind jüdische Theologen bereit
zur Anpassung ihrer ja auch nicht unter
heutigen Verhältnissen entstandenen
Reliqion an die moderne Welt. Das
Judentum verbietet Arbeit und Feuer
anzünden am Sabbat. An der sehr religiös
betonten Bar-Illan Universität in Ramat
Gan bei Tel Aviv wurde jetzt festgestellt,

dass Paternoster-Aufzüge auch
am Sabbat von streng religiös eingestellten

Juden benützt werden dürfen. Die
Arbeit verrichte ja nicht der Benützer,
sondern der Paternoster-Aufzug.
Sündigen würde also höchstens die
Maschine, für die aber das Sabbatgebot
nicht gelte. Auch hat das psysikalische
Institut der genannten Universität einen
Telefonapparat entwickelt, der von
Juden auch am Sabbat «sündenfrei»
benützt werden kann. Bisher hat das
Sabbatgebot fromme Juden oft davon
abgehalten, einen Arzt anzurufen, wenn
sie oder ihre Familienmitglieder schwer
krank waren. In der der sich
wandelnden Welt haben nach unserer
Ansicht nur die Religionen eine
Ueberlebenschance, die sich rechtzeitig den
sich entwickelnden gesellschaftlichen
Umständen anzupassen verstehen.

Die von ihm abgeschriebenen, aber
dem Jesus zugeschriebenen Sprüche
(Matthäus 6) zeigen einerseits seine
Gegnerschaft gegen die Kirchenreligion

(Synagoge); wimmeln anderseits
von Widersprüchen: «Habt acht auf

eure Frömmigkeit, dass ihr die nicht
übt vor den Leuten, auf dass ihr von
ihnen gesehen werdet; Ihr habt sonst
keinen Lohn bei eurem Vater in den
Himmeln... wie die Heuchler tun in den
Synagogen.» Gleich darauf folgt eine
Wiederholung: «Und wenn ihr betet,
sollt ihr nicht sein wie die Heuchler,
die da gerne stehen und beten in den
Synagogen und an den Ecken auf den
Gassen, auf dass sie von den Leuten
gesehen werden.»

Dagegen wird eine innerliche
Privatreligion empfohlen: «Wenn du aber
betest, so gehe in dein Kämmerlein
und schliess die Türe zu und bete
zu deinem Vater, der im Verborgenen
ist... Euer Vater weiss, was ihr bedürfet,

ehe denn ihr ihn bittet.» Weshalb
sollen wir ihn denn informieren, wenn
er doch schon alles weiss?
In krassem Widerspruch gegen das
Verbot des öffentlichen Gebets fährt
die Kompilation fort: Also sollt ihr alle
beten! Und dann folgt das «Herrengebet»

an «unsern Vater in den
Himmeln.»

Der Stil ist magisch. Dem Gott werden

menschliche Wünsche vorgetragen

als Imperative, nach denen er

Von Heinrich Beglinger

Die wissenschaftliche Prüfung erkennt
zwei Bereiche, welche die
Lebensäusserungen in unserem Universum
herstellen, die zusammen bestehen
vermöge des ewig wirkenden Gedankens.

Diese sind Substanz und
Intelligenz.

In der Substanz wiederum sind zwei
Faktoren als Wirkungskräfte vorhanden:

das bewegungslose, stillstehende
Atom und der bewegende, alle

Materie durchdringende Aether.
Verbindet sich mit der Substanz die
ewig wirkende höchste Intelligenz als
Bewusst-sein, so ensteht ein Geist-
Atom unter Benutzung der bewegten
Aetherkraft. Das vom Geist erfasste
Atom beeinflusst den umgebenden
Aether, der in einen Vibrations-Rhyth-

sich zu richten habe. «Dein Reich komme...

dein Wille geschehe». Die
magischen Formeln setzen eine Wirklichkeit
voraus, die von allen Werten verlassen
ist; während es in Wirklichkeit keine
Werte gibt, die nicht an realen Gebilden

und Vorgängen haften. Darum
sieht Hegel im «Herrengebet» das
«Prinzip des unglücklichen Bewusstseins»

und Nietzsche «das Prinzip des
Nihinismus.»
Einerseits «sollt ihr vollkommen
sein, wie euer Vater in den Himmeln
vollkommen ist»; anderseits soll diese

Vollkommenheit erst in einer
unbestimmten Zukunft oder nach Untergang

der Welt eintreten.
Dieser Widerspruch zwischen einer
Erwartung einer «himmlischen»
Zukunft und einem Weltuntergang
charakterisiert auch die dem Herrengebet
folgende «Bergpredigt.» Der
Widerspruch besteht aber nicht nur in der
magischen Form, sondern auch im

menschlichen Inhalt: «Sorget nicht um

euer Leben, was ihr essen und trinken
werdet.» Warum dann das Gebet:
«Unser täglich Brot gib uns heute»?

Naiv ist die Verwechslung aestheti-
scher und praktischer Gesichtspunkte.

Die munter zwitschernden Vögel
und die farbigen und duftenden
Blumen sind ein aesthetisch erfreulicher
Anblick. Aber in praktischer Beziehung

arbeiten sie den ganzen Tag für
ihren Lebensunterhalt!

mus kommt, den wir Atem nennen.
Dieser Vibrationsprozess setzt sich
vergrössernd fort und beeinflusst die
Lage weiterer Atome zu einander,
ähnlich dem Vorgang von Sandkörnern

auf der vom elektrischen Strom
erfassten Metallplatte. Auf ähnliche
Art entstehen Jonen, Elemente, Moleküle.

Die Wissenschaft erkennt in jeder
Funktion die Wirkung des Geistes. So
entstammen auch die Gedanken der
geistigen Welt. Der freie Denker Dr.
Hanish sagt: «Wo der ewig wirkende
Gedanke im Herzen bewusst ist, wird
ihm nach seinem Willen die Entwicklung

werden. Vollkommene Welten hat
erzeugt des Geistes Odem, sein
Hauch, und jedes Ding der Welt
beweist, dass es vollkommen ist, so auch
der Mensch. Denn so wie der Geist

kann auch der Mensch nicht
unvollkommen sein. Die Not lehrt ihn
gebieterisch, sich auf sich selbst zu besinnen.

Dann erkennt er, dass er
vollkommen erschaffen ist, dass er die
Erlösung aus sich selbst heraus
finden und das Licht, das ihm den Ausweg

zeigen soll, in sich selbst entzünden

muss: er fängt an, sich seiner
Vollkommenheit wieder bewusst zu
werden und so lerne und versuche er,
es zu werden, d. h. das Allerbeste
sowohl im Denken und Reden als auch
im Vollbringen zu verwirklichen, damit

wir unser Leben verlängern und
es zur Vollkommenheit führen.»

Der Vibrations-Rhythmus als Atem ist
der Ausdruck des Lebens. Er stammt
aus dem ewig wirkenden Gedanken,
dessen Urquell der Geist ist. Die
«Lichtsamen» des Sonnenäthers, die
wir als Lebensenergie einatmen, nennt
Professor Einstein Fokalisation
(Lichtbündel) und entwickelt mit der
Lichtgeschwindigkeit im Quadrat seine
Relativitäts-Theorie (E Materie mal c2).

Atem ist Energie und erzeugt Wärme.
Diese Lichtkräfte brauchen alle
Lebewesen bei der Atmung. Sie vereinigen

Grundprinzip der Lebensäusserungen

52


	Das Herrengebet

