
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 62 (1979)

Heft: 1

Artikel: Relikte

Autor: Neumann, K.T.

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-412453

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-412453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


sein Leib zu einem leeren Balg
zusammen, der sich alsogleich in nichts
auflöste. So verfuhr der Weise der
Reihe nach mit allen dreizehn Teufeln.

Sie lösten sich auf in nichts und
wurden fortan nicht mehr gesehen.
Des Volkes aber bemächtigte sich ei-

Göttersöhne
In verschiedenen Mythologien sind
Göttersöhne gang und gäb. Bei den
Griechen ist der Urmythus die
Bändigung der Titanen durch die olympischen

Götter. Die menschlichen
Vorstellungen natürlicher Unterschiede
zwischen Himmel (Uranos), Erde

(Gaia), Werden (Genesis) und Zeit
(Chronos) werden gestaltet, geformt,
durchwaltet von immerwährenden,
unsterblichen Ordnungen und
Wertbegriffen, die dem Geist, der
Vernunft einsichtig, «intelligibel» sind. In

der Philosophie werden sie gedacht;
in Dichtung und Kunst werden sie der
Fantasie verpersönlicht vorgestellt. In

dieser Religion der Schönheit, wie Hegel

sagt, werden von ihnen Sagen
erfunden und erzählt. Die Einbildungskraft

schaltet frei mit ihnen. Sie spielt
mit den göttlichen Gestalten. Sie sind
keine zu glaubenden Dogmen. Schon
Homer, nicht erst Aritophanes, macht
sich lustig über sie; wie wenn Hephai-
stos, der Gott aller mechanischen
Künste, den Kriegsgott Ares (Mars)
und die Göttin der Schönheit und der
Liebe, Aphrodite (Venus) im
Geschlechtsverkehr ertappt und das Paar
in einem Netz einspinnt, und dem
Gelächter der andern Götter preisgibt.
Hephaistos ist der göttliche Namen
für überall geltende mechanische
Gesetze und Sachverhalte. Ares ist der
«Vater aller Dinge» (Herakleitos):
überall, in Natur und Geschichte, gibt
es Gewaltsveränderungen; dieser
universale Sachverhalt ändert sich nicht.
Aphrodite, die Liebe, ist ebenfalls der
göttliche Name für die universale
'Macht der Anziehung und Vereinigung.

Zeus, «der Vater der Götter und
Menschen», vertritt die unverletztliche
Idee einer allgemeinen Ordnung, welche

verhindert, dass die vielen
andern Götter ihre begrenzten Wirkbereiche

überschreiten und sich als
allmächtig aufspreizen. Der Sonnengott
Helios Apollo macht durch sein Licht
die Welt sichtbar und ist deshalb auch
der Gott klarer Formen und geistiger

ne tiefe Unruhe, denn die Leute waren
es gewohnt, ihre eigenen Fehler und
das eigene Ungenügen dem Teufel
anzuhängen. Es widerstrebte ihnen
von ganzem Herzen, mit dem spitzen
Zeigefinger auf die eigene Brust zu

weisen. Adolf Bossart

Erleuchtung. Deshalb wurde Piaton —
und damit kommen wir zu unserem
Thema — wegen der Schönheit seiner

Mythen, seiner dichterischen
Anschaulichkeit und wegen der Klarheit
seiner Gedanken «Sohn Apollos»
genannt. Pallas Athene, die Göttin der
Selbsterkenntnis und Selbstbeherrschung

ermöglicht die vernünftig und

gerecht geordnete Gemeinschaft (po-
lis). Im ersten Gesang der llias
erscheint sie in dieser Rolle dem
Göttersohn Achilles — seine Mutter ist
die Meeresgöttin Thetis, sein Vater der
König Peleus; Achilles fühlt sich durch
Agamemnon in seiner Ehre gekränkt
und will Agamemnon erstechen: aber
als «er sein gewaltiges Schwert schon
zückte, da nahte Athene hinter
ihn trat sie, ihm allein sich enthüllend

und Achilles erschrak und wandte
sich.»
Der sittliche Entschluss der
Selbstbeherrschung ist zugleich göttlicher
Beistand.
Der Mensch ist der titanischen,
«irrationalen» Unvernunft preisgegeben;
aber er hat auch Anteil an der
olympischen, «rationalen» Ordnung. Das ist
die Weltanschauung, wie sie im
homerischen Gedicht anschaulich
gestaltet ist. Hegel sagt darüber: «Wir
finden die Welt dieser Gedichte in der
schönen Schwebe zwischen Geist
und Natur.» (Werke, Frommann XI.

296)
Wollte nun also Paulus sein Christentum

den Griechen mundgerecht
machen, musste er ihnen einen verzehrbaren

Göttersohn aufwarten. Aber
verbunden mit seinen jüdischen
Voraussetzungen, war sein Christus nicht
ein Sohn Gottes, sondern der einzige
Sohn Gottes; Herakles ist ein mythischer

Verwandter. Herakles ist der
Sohn des Zeus und der Königin Al-
kmene, die mit König Amphytrion
vermählt ist. Heinrich Kleist und andere
haben diese Sage dramatisiert. Christus

aufersteht wie Herakles nach
einem gewaltsamen Tode. Wie Herakles
den Höllenhund Cerberus bindet, so
steigt Christus in die Hölle, um den
Teufel zu besiegen. Wie Herakles

fliegt Christus zum Himmel.
Göttersöhne, Halbgötter, Gottmenschen

sind sie beide. Doch die
Vermengung mit jüdischen, orientalischen
und speziell paulinischen Mythen
macht den christlichen Gottessohn
vieldeutig.
Wenn der jüdische Nationalgott Jahve
von sich sagt, er habe seinen Sohn
aus Aegypten geführt, so ist damit
eindeutig das auserwählte Volk Israel
gemeint. Die christliche Theologie
behauptet, dass unter diesem Sohn Gottes

Christus gemeint sei. So wird aus
der jüdischen Bibel das «Neue Testament»

gemacht.
Wenn Zeus mit der Alkmene den
Herakles zeugt, so ist das ein mythisches

Märchen, das kein Mensch zu
seiner Seligkeitig glauben musste.
Wenn aber der christliche Gott mit
der Jungfrau Maria den Jesus zeugt,
wird das Dogma der Jungfrauengeburt
absurd: Der Gott macht seine Tochter

— alle Menschen sind ja Kinder

des lieben Gottes in den
Himmeln — zu seiner eigenen Mutter.
Kann ein Glaubenssatz verworrener
sein?
Der klare menschliche Sinn der
Göttersöhne wird im Prolog von Goethes
Faust erneuert:
«Doch ihr, die echten Göttersöhne
Erfreut euch der lebendig reichen

Schöne.
Das Werdende, das ewig wirkt und

lebt,
Umfass euch mit der Liebe holden

Schranken,
Und was in schwankender Erscheinung

schwebt
Befestiget in dauernden Gedanken.

Gustav Emil Müller

Relikte
Von uns menschlichen Zweibeinern
sind nicht alle gleich gut zu Fuss. Der
eine nimmt es im Wettlauf noch mit
einem Hasen auf, ein anderer kann
sich nur noch mit Hilfe eines
Krückstockes voranbewegen. Es wäre
garstig, dem Hilfsbedürftigen aus dem
Gebrauch der Krücke einen Vorwurf
zu machen. Wer in starkem Masse
religiös erzogen wurde und sich von
den religiösen Bindungen nicht
lösen kann, dem gibt der Glaube
anstelle des fehlenden Selbstvertrauens
sicherlich so etwas wie einen religiösen

Halt. Und auch hier gilt, dass man
einem solchen Menschen nicht seinen

4



Halt, seinen Krückstock, rauben soll.
Die Freidenker aber sind die letzten,
die darauf ausgehen, unter den noch
Gläubigen Proselyten1) zu machen.
Aus der Verhaltensforschung 2) wissen
wir, dass die ersten Eindrücke den
Jungvogel ebenso wie das Kleinkind
stark prägen. Wer in der Kindheit
stark sektirerisch oder religiös fanatisch

geprägt wurde, wird in seinem
Leben diese Bindungen nur schwerlich

abstreifen können. Die Kleriker
wissen schon, weshalb sie für die
Beibehaltung des Religionsunterrichts in
den Schulen sind, denn: wer die
Jugend hat, hat die Zukunft. Die Bedeutung

der Freidenkerforderung nach
Trennung von Kirche und Schule ist
hieraus zu ermessen.
Professor Haeckel hat mit seinem
Biogenetischen Grundgesetz3) nachgewiesen,

dass die Lebewesen alle
Entwicklungsphasen ihrer Vorfahren vom
Ei bis zum fertigen Wesen gleichfalls
durchlaufen. Das Biogenetische
Grundgesetz gilt auch für die geistige
Entwicklung4). Der geistige Aufbau
des Menschen vollzieht sich ebenso
in den Stufen, die die Menschheit im

Laufe ihrer Entwicklung überwunden
hat. Daher ist verständlich, dass die
Kinder in einem bestimmten Alter ein
so grosses Interesse für Märchen, für
Fabelgestalten, wie Gnomen, Elfen,
böse und gute Geister zeigen. Sie
nachvollziehen damit die Epoche des
Geisterglaubens. Nach einer gewissen
Zeit ist diese Entwicklungsstufe
überwunden und über Hexen, Zauberer,
Elfen und Geister wird ebenso wie
über Weihnachtsmann und Klapperstorch

als abgetan gelächelt. Manche
Erdenbewohner aber bleiben durch
besondere Umstände Zeit ihres
Lebens auf der Stufe des Geisterglaubens

stehen.
Der grosse Schatz des Wissens ist
nicht einem Jeden in vollem Umfang
zugänglich. Je nach Veranlagung,
Willensanstrengung und Schulung
kann der Einzelne über ein mehr oder
minder grosses Quantum verfügen. In
der heutigen Gesellschaft leben daher
Zeitgenossen nebeneinander, die
einesteils ein modernes, exquisites Wissen

besitzen und anderenteils solche,
deren Ausbildung auf einer längst
überholten Stufe stehen blieb. Wie
eine ewige Krankheit schleppen sie
die ideologischen Relikte vergangener
Epochen noch mit sich herum. Dem
mittelalterlichen Denken und Glauben
noch verhaftet lehnen sie die
lebensrettende Blutübertragung ab, damit

Gottes Wille geschehe. Das Resultat
dieses religiösen Fanatismus sind
vermeidbares Siechtum oder gar ein
vorzeitiger Tod. Die Anhänger solcher
fanatischen Sekten sind durch
wissenschaftliche Argumente von ihren
Wahnideen nicht abzubringen, ihnen
fehlen die Voraussetzungen einer
besseren Einsicht.
Doch dabei handelt es sich nur um
unbedeutende Randgruppen unserer
Gesellschaft. Für die übergrosse
Mehrzahl der Zeitgenossen sind
religiöse Fragen keine Existenzprobleme.

Deren Denken und Trachten ist
auf den Erwerb des notwendigen
Lebensbedarfs ausgerichtet, die
verbleibende Freizeit ist dem Hobby oder
dem Vergnügen gewidmet, das
Abplagen mit Glaubensproblemen steht
für den Durchschnittsbürger heutzutage

durchwegs an letzter Stelle.
Dazu trägt in erheblichem Masse bei,
dass viele der Aufgaben, denen sich
ehemals Kirche und Religion hingegeben

haben, inzwischen von anderen
Institutionen übernommen wurden.
Wissenschaft, Legislative, Medizin,
Pharmazeutik, Schule, Kunst und
andere sind an ihre Stelle getreten5).
Was übrig geblieben ist, der nackte
Glaube an metaphysische Mächte,
denen man unterworfen ist, die man
durch Anflehen von ihrem vorgefass-
ten Plan abbringen kann, ist zu einem
Relikt geworden, das nicht mehr zeit-
gemäss ist und daher immer mehr aus
der Interessensphäre der Menschen
verschwindet.
Das ist nun allerdings kein abrupter
Vorgang, sondern eine sukzessive
Auflösung, die mit jeder Generation
weiter fortschreitet und nicht
aufzuhalten ist. Ein Patient, der nach der
Genesung wieder voll seiner Glieder
mächtig ist, braucht keinen Krückstock

mehr. Für eine in der Auflösung
befindliche Religion bedarf es
ebensowenig eines Ersatzes. Wir kennen
Familien, die bereits in der vierten
und fünften Generation ohne kirchliche

Gängelei und ohne religiöse
Bindungen, aber mit anerkannt moralischer

Haltung und mit hohem Ansehen

bei ihren Mitbürgern ihr Dasein
gestalten. Das ist Beweis genug.
Doch immer wieder wird der Versuch
unternommen, die alte, nicht mehr
zeitgemässe Religion durch eine neue
zu ersetzen. Die vielen Sektenbildungen

sind dafür beredte Beispiele. Weil
die Vorstellung eines allmächtigen
Schöpfers, der Milliarden seiner
Ebenbilder wie Marionetten am Band un¬

unterbrochen dirigiert, absolut absurd
ist, wird versucht, eine Religion ohne
einen persönlichen Gott aufzubauen.
Was dabei herauskommt, ist ebenso
absurd, nämlich der Glaube an eine
schöpferische Macht, die nun Schicksal

mit allem und jedem spielt.
Gewonnen für den Menschen und für
eine Religion ist dadurch aber doch
gar nichts, denn unpersönliche Mächte

lassen sich, wie man jederzeit
probieren kann, nicht durch Betteln und
Beten beeinflussen. Also, was soll's?
Nun wird der Einwand erhoben, ohne

Religion gäbe es keine Moral. Ohne

Moral jedoch sei kein menschliches

Zusammenleben möglich. Den
ersten Satz bezweifeln wir stark, zu
der zweiten These sagen wir: Durchaus

richtig! Nur lässt sich ein
unantastbares Verhalten auch ohne jegliche

religiöse Färbung gestalten! Und
die Gläubigen, die nur aus Angst vor
dem schwarzen Butzemann mit seinen

Höllenstrafen nicht vom rechten
Wege abweichen, sind gerade keine
Musterbeispiele religiöser Relevanz.
Die Religionserneuerer lassen völlig
ausser Betracht, dass es ja auch
zerstörerische Kräfte in grosser Zahl gibt.
Oder halten sie die zerstörenden
Kräfte von Erdbeben, Vulkanausbrüchen,

Wasserfluten, die ganze Städte
und Abertausende Menschen
rücksichtslos vernichten, für verehrungswürdig?

In Wahrheit sind alle diese Versuche
der Religionstheoretiker, die Religion
zu retten, doch nur Anzeichen dafür,
dass die alten Gottesvorstellungen
nicht zu halten sind. Und auch die
Abwandlungsversuche werden nicht
zu halten sein. K. T. Neumann

") Nach Liebknechts Volksfremdwörterbuch:
Glaubenswerberei, Seelenjägerei

2) Vgl. Konrad Lorenz «Ueber tierisches
und menschliches Verhalten», Büchergilde
Gutenberg
3) Ernst Haeckel, Gemeinverständliche
Werke, Band IV, Seite 421 ff
4) Prof. Th. Hartwig, «Die Privatsache
Religion», Seite 5

5) Vgl. «Freidenker» Nr. Artikel «Noch
zeitgemäss .?»
°) Nach Lexikon der Büchergilde, Band 2:
Ueberbleibsel

Weisheit
Alles Leben ruht auf Arbeit.
Weisheit ist der Mühe Sinn;
sie beglückt durch ihre Klarheit
zu allseitigem Gewinn.

Gustav Emil Müller

5


	Relikte

