Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 62 (1979)

Heft: 1

Artikel: Relikte

Autor: Neumann, K.T.

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-412453

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 03.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-412453
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

sein Leib zu einem leeren Balg zu-
sammen, der sich alsogleich in nichts
aufloste. So verfuhr der Weise der
Reihe nach mit allen dreizehn Teu-
feln. Sie l6sten sich auf in nichts und
wurden fortan nicht mehr gesehen.
Des Volkes aber beméachtigte sich ei-

Gottersohne

In verschiedenen Mythologien sind
Gottersbhne gang und géb. Bei den
Griechen ist der Urmythus die Bén-
digung der Titanen durch die olympi-
schen Gotter. Die menschlichen Vor-
stellungen natirlicher Unterschiede
zwischen Himmel (Uranos), Erde
(Gaia), Werden (Genesis) und Zeit
(Chronos) werden gestaltet, geformt,
durchwaltet von immerwéahrenden,
unsterblichen Ordnungen und Wert-
begriffen, die dem Geist, der Ver-
nunft einsichtig, «intelligibel» sind. In
der Philosophie werden sie gedacht;
in Dichtung und Kunst werden sie der
Fantasie verpersonlicht vorgestellt. In
dieser Religion der Schonheit, wie He-
gel sagt, werden von ihnen Sagen er-
funden und erzahlt. Die Einbildungs-
kraft schaltet frei mit ihnen. Sie spielt
mit den gbttlichen Gestalten. Sie sind
keine zu glaubenden Dogmen. Schon
Homer, nicht erst Aritophanes, macht
sich lustig lber sie; wie wenn Hephai-
stos, der Gott aller mechanischen
Kiinste, den Kriegsgott Ares (Mars)
und die Goéttin der Schénheit und der
Liebe, Aphrodite (Venus) im Ge-
schlechtsverkehr ertappt und das Paar
in einem Netz einspinnt, und dem Ge-
lachter der andern Gotter preisgibt.

Hephaistos ist der g6ttliche Namen
fur Gberall geltende mechanische Ge-
setze und Sachverhalte. Ares ist der
«Vater aller Dinge» (Herakleitos):
iiberall, in Natur und Geschichte, gibt
es Gewaltsverdnderungen; dieser uni-
versale Sachverhalt &ndert sich nicht.
Aphrodite, die Liebe, ist ebenfalls der
goéttliche Name fir die universale
Macht der Anziehung und Vereini-
gung. Zeus, «der Vater der Gétter und
Menschen», vertritt die unverletztliche
Idee einer allgemeinen Ordnung, wel-
che verhindert, dass die vielen an-
dern Gotter ihre begrenzten Wirkbe-
reiche Uberschreiten und sich als all-
machtig aufspreizen. Der Sonnengott
Helios Apollo macht durch sein Licht
die Welt sichtbar und ist deshalb auch
der Gott klarer Formen und geistiger

4

ne tiefe Unruhe, denn die Leute waren
es gewohnt, ihre eigenen Fehler und
das eigene Ungenligen dem Teufel
anzuhangen. Es widerstrebte ihnen
von ganzem Herzen, mit dem spitzen
Zeigefinger auf die eigene Brust zu

weisen. Adolf Bossart

Erleuchtung. Deshalb wurde Platon —
und damit kommen wir zu unserem
Thema — wegen der Schoénheit sei-
ner Mythen, seiner dichterischen An-
schaulichkeit und wegen der Klarheit
seiner Gedanken «Sohn Apollos» ge-
nannt. Pallas Athene, die Goéttin der
Selbsterkenntnis und Selbstbeherr-
schung ermdglicht die verniinftig und
gerecht geordnete Gemeinschaft (po-
lis). Im ersten Gesang der llias er-
scheint sie in dieser Rolle dem Got-
tersohn Achilles — seine Mutter ist
die Meeresg6ttin Thetis, sein Vater der
Konig Peleus; Achilles fihlt sich durch
Agamemnon in seiner Ehre gekrankt
und will Agamemnon erstechen: aber
als «er sein gewaltiges Schwert schon
zlckte, da nahte Athene ... hinter
ihn trat sie, ihm allein sich enthiillend
. und Achilles erschrak und wandte
sich.»
Der sittliche Entschluss der Selbst-
beherrschung ist zugleich géttlicher
Beistand.
Der Mensch ist der titanischen, «irra-
tionalen» Unvernunft preisgegeben;
aber er hat auch Anteil an der olym-
pischen, «rationalen» Ordn\ung. Das ist
die Weltanschauung, wie sie im ho-
merischen Gedicht anschaulich ge-
staltet ist. Hegel sagt dariiber: «Wir
finden die Welt dieser Gedichte in der
schénen Schwebe zwischen Geist
und Natur.» (Werke, Frommann XI.
296)
Wollte nun also Paulus sein Christen-
tum den Griechen mundgerecht ma-
chen, musste er ihnen einen verzehr-
baren Goéttersohn aufwarten. Aber
verbunden mit seinen jiudischen Vor-
aussetzungen, war sein Christus nicht
ein Sohn Gottes, sondern der einzige
Sohn Gottes; Herakles ist ein mythi-
scher Verwandter. Herakles ist der
Sohn des Zeus und der Koénigin Al-
kmene, die mit Konig Amphytrion ver-
mabhlt ist. Heinrich Kleist und andere
haben diese Sage dramatisiert. Chri-
stus aufersteht wie Herakles nach ei-
nem gewaltsamen Tode. Wie Herakles
den Hoéllenhund Cerberus bindet, so
steigt Christus in die Hélle, um den
Teufel zu besiegen. Wie Herakles

fliegt Christus zum Himmel.
Gotterséhne, Halbgotter, Gottmen-
schen sind sie beide. Doch die Ver-
mengung mit judischen, orientalischen
und speziell paulinischen Mythen
macht den christlichen Gottessohn
vieldeutig.

Wenn der jlidische Nationalgott Jahve
von sich sagt, er habe seinen Sohn
aus Aegypten gefiihrt, so ist damit
eindeutig das auserwahlte Volk Israel
gemeint. Die christliche Theologie be-
hauptet, dass unter diesem Sohn Got-
tes Christus gemeint sei. So wird aus
der jidischen Bibel das «Neue Testa-
ment» gemacht.

Wenn Zeus mit der Alkmene den He-
rakles zeugt, so ist das ein mythi-
sches Maérchen, das kein Mensch zu
seiner Seligkeitig glauben musste.
Wenn aber der christliche Gott mit
der Jungfrau Maria den Jesus zeugt,
wird das Dogma der Jungfrauengeburt
absurd: Der Gott macht seine Toch-

ter — alle Menschen sind ja Kin-
der des lieben Gottes in den Him-
meln — zu seiner eigenen Mutter.

Kann ein Glaubenssatz verworrener

sein?

Der klare menschliche Sinn der Gét-

terséhne wird im Prolog von Goethes

Faust erneuert:

«Doch ihr, die echten Gotterséhne

Erfreut euch der lebendig reichen
Schone.

Das Werdende, das ewig wirkt und
lebt,

Umfass euch mit der Liebe holden
Schranken,

Und was in schwankender Erschei-
nung schwebt

Befestiget in dauernden Gedanken.

Gustav Emil Miller

Relikte

Von uns menschlichen Zweibeinern
sind nicht alle gleich gut zu Fuss. Der
eine nimmt es im Wettlauf noch mit
einem Hasen auf, ein anderer kann
sich nur noch mit Hilfe eines Kriick-
stockes voranbewegen. Es ware gar-
stig, dem Hilfsbedirftigen aus dem
Gebrauch der Kriicke einen Vorwurf
zu machen. Wer in starkem Masse re-
ligids erzogen wurde und sich von
den religiosen Bindungen nicht [6-
sen kann, dem gibt der Glaube an-
stelle des fehlenden Selbstvertrauens
sicherlich so etwas wie einen religio-
sen Halt. Und auch hier gilt, dass man
einem solchen Menschen nicht seinen



Halt, seinen Kriickstock, rauben soll.
Die Freidenker aber sind die letzten,
die darauf ausgehen, unter den noch
Glaubigen Proselyten') zu machen.
Aus der Verhaltensforschung 2) wissen
wir, dass die ersten Eindriicke den
Jungvogel ebenso wie das Kleinkind
stark pragen. Wer in der Kindheit
stark sektirerisch oder religidés fana-
tisch gepragt wurde, wird in seinem
Leben diese Bindungen nur schwer-
lich abstreifen kénnen. Die Kleriker
wissen schon, weshalb sie fiir die Bei-
behaltung des Religionsunterrichts in
den Schulen sind, denn: wer die Ju-
gend hat, hat die Zukunft. Die Bedeu-
tung der Freidenkerforderung nach
Trennung von Kirche und Schule ist
hieraus zu ermessen.

Professor Haeckel hat mit seinem Bio-
genetischen Grundgesetz 3) nachge-
wiesen, dass die Lebewesen alle Ent-
wicklungsphasen ihrer Vorfahren vom
Ei bis zum fertigen Wesen gleichfalls
durchlaufen. Das Biogenetische
Grundgesetz gilt auch fir die geistige
Entwicklung 4). Der geistige Aufbau
des Menschen vollzieht sich ebenso
in den Stufen, die die Menschheit im
Laufe ihrer Entwicklung lberwunden
hat. Daher ist verstandlich, dass die
Kinder in einem bestimmten Alter ein
so grosses Interesse fiir Marchen, fir
Fabelgestalten, wie Gnomen, Elfen,
bose und gute Geister zeigen. Sie
nachvollziehen damit die Epoche des
Geisterglaubens. Nach einer gewissen
Zeit ist diese Entwicklungsstufe Gber-
wunden und lber Hexen, Zauberer,
Elfen und Geister wird ebenso wie
iber Weihnachtsmann und Klapper-
storch als abgetan geldchelt. Manche
Erdenbewohner aber bleiben durch
besondere Umstédnde Zeit ihres Le-
bens auf der Stufe des Geisterglau-
bens stehen.

Der grosse Schatz des Wissens ist
nicht einem Jeden in vollem Umfang
zuganglich. Je nach Veranlagung,
Willensanstrengung und Schulung
kann der Einzelne liber ein mehr oder
minder grosses Quantum verfugen. In
der heutigen Gesellschaft leben daher
Zeitgenossen nebeneinander, die ei-
nesteils ein modernes, exquisites Wis-
sen besitzen und anderenteils solche,
deren Ausbildung auf einer langst
iberholten Stufe stehen blieb. Wie
eine ewige Krankheit schleppen sie
die ideologischen Relikte vergangener
Epochen noch mit sich herum. Dem
mittelalterlichen Denken und Glauben
noch verhaftet lehnen sie die lebens-
rettende Blutlibertragung ab, damit

Gottes Wille geschehe. Das Resultat
dieses religiosen Fanatismus sind
vermeidbares Siechtum oder gar ein
vorzeitiger Tod. Die Anhanger solcher
fanatischen Sekten sind durch wis-
senschaftliche Argumente von ihren
Wahnideen nicht abzubringen, ihnen
fehlen die Voraussetzungen einer bes-
seren Einsicht.

Doch dabei handelt es sich nur um
unbedeutende Randgruppen unserer
Gesellschaft. Fir die (bergrosse
Mehrzahl der Zeitgenossen sind re-
ligiose Fragen keine Existenzproble-
me. Deren Denken und Trachten ist
auf den Erwerb des notwendigen Le-
bensbedarfs ausgerichtet, die ver-
bleibende Freizeit ist dem Hobby oder
dem Vergniugen gewidmet, das Ab-
plagen mit Glaubensproblemen steht
fir den Durchschnittsbirger heutzu-
tage durchwegs an letzter Stelle.
Dazu tragt in erheblichem Masse bei,
dass viele der Aufgaben, denen sich
ehemals Kirche und Religion hingege-
ben haben, inzwischen von anderen
Institutionen Gbernommen wurden.
Wissenschaft, Legislative, Medizin,
Pharmazeutik, Schule, Kunst und an-
dere sind an ihre Stelle getreten?).
Was (brig geblieben ist, der nackte
Glaube an metaphysische Machte, de-
nen man unterworfen ist, die man
durch Anflehen von ihrem vorgefass-
ten Plan abbringen kann, ist zu einem
Relikt geworden, das nicht mehr zeit-
gemass ist und daher immer mehr aus
der Interessensphare der Menschen
verschwindet.

Das ist nun allerdings kein abrupter,
Vorgang, sondern eine sukzessive
Auflésung, die mit jeder Generation
weiter fortschreitet und nicht aufzu-
halten ist. Ein Patient, der nach der
Genesung wieder voll seiner Glieder
machtig ist, braucht keinen Krick-
stock mehr. Fir eine in der Aufldsung
befindliche Religion bedarf es eben-
sowenig eines Ersatzes. Wir kennen
Familien, die bereits in der vierten
und fiunften Generation ohne kirchli-
che Géangelei und ohne religidse Bin-
dungen, aber mit anerkannt morali-
scher Haltung und mit hohem Anse-
hen bei ihren Mitblrgern ihr Dasein
gestalten. Das ist Beweis genug.
Doch immer wieder wird der Versuch
unternommen, die alte, nicht mehr
zeitgemasse Religion durch eine neue
zu ersetzen. Die vielen Sektenbildun-
gen sind dafiir beredte Beispiele. Weil
die Vorstellung eines allméachtigen
Schopfers, der Milliarden seiner Eben-
bilder wie Marionetten am Band un-

unterbrochen dirigiert, absolut absurd
ist, wird versucht, eine Religion ohne
einen personlichen Gott aufzubauen.
Was dabei herauskommt, ist ebenso
absurd, némlich der Glaube an eine
schopferische Macht, die nun Schick-
sal mit allem und jedem spielt. Ge-
wonnen fir den Menschen und fiir
eine Religion ist dadurch aber doch
gar nichts, denn unpersénliche Mach- .
te lassen sich, wie man jederzeit pro-
bieren kann, nicht durch Betteln und
Beten beeinflussen. Also, was soll’'s?
Nun wird der Einwand erhoben, oh-
ne Religion gébe es keine Moral. Oh-
ne Moral jedoch sei kein menschli-
ches Zusammenleben méglich. Den
ersten Satz bezweifeln wir stark, zu
der zweiten These sagen wir: Durch-
aus richtig! Nur l&sst sich ein unan-
tastbares Verhalten auch ohne jegli-
che religiose Farbung gestalten! Und
die Glaubigen, die nur aus Angst vor
dem schwarzen Butzemann mit sei-
nen Hoéllenstrafen nicht vom rechten
Wege abweichen, sind gerade keine
Musterbeispiele religidser Relevanz.
Die Religionserneuerer lassen vollig
ausser Betracht, dass es ja auch zer-
stérerische Krafte in grosser Zahl gibt.
Oder halten sie die zerstérenden
Kréafte von Erdbeben, Vulkanausbrii-
chen, Wasserfluten. die ganze Stadte
und Abertausende Menschen riick-
sichtslos vernichten, fiir verehrungs-
wirdig?

In Wahrheit sind alle diese Versuche
der Religionstheoretiker, die Religion
zu retten, doch nur Anzeichen dafiir,
dass die alten Gottesvorstellungen
nicht zu halten sind. Und auch die
Abwandlungsversuche werden nicht
zu halten sein. K. T. Neumann

') Nach Liebknechts Volksfremdworter-
buch: Glaubenswerberei, Seelenjigerei

2) Vgl. Konrad Lorenz «Ueber tierisches
und menschliches Verhalten», Biichergilde
Gutenberg

3) Ernst Haeckel, Gemeinverstindliche
Werke, Band 1V, Seite 421 ff

4) Prof. Th. Hartwig, «Die Privatsache Reli-
gion», Seite 5

%) Vgl. «Freidenker» Nr. ?, Artikel «Noch
zeitgemass ...?»

%) Nach Lexikon der Biichergilde, Band 2:
Ueberbleibsel

Weisheit

Alles Leben ruht auf Arbeit.
Weisheit ist der Mihe Sinn;
sie begliickt durch ihre Klarheit
zu allseitigem Gewinn.
Gustav Emil Miiller

5



	Relikte

