
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 6

Buchbesprechung: Existiert Gott? [Hans Küng]

Autor: Gröbner, Wolfgang

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Nun meint Herr Schütte, ich bekenne
mich zu einem autoritären,
naturgegebenen Führerprinzip — eine recht
merkwürdige, ganz neue Begriffsmischung,

die er sich da einfallen liess.
Ich wies darauf hin, dass im Tierreich
die Unterordnung unter gegebene
Führer, wie sie für jedes Jungtier
selbstverständlich ist und für die meisten

in manchen Hinsichten
selbstverständlich bleibt, mit dem individuellen

Streben nach Rangerhöhung im

Wechselspiel steht. In der gleichen
Lage befindet sich auch jeder Mensch
an jedem Arbeitsplatz, in jeder
Gemeinschaft. Es gibt in verschiedenen
Bereichen Rangordnungen.
Mit «autoritärem Führerprinzip»
meint man wohl, dass die Vorrangstellung

einer Persönlichkeit, eines

(weltlichen oder geistlichen) Würdenträgers

unantastbar ist. Das gerade
ist nicht naturgegeben. Im Gegenteil:
Naturgegeben ist die fast ständige
Auswechselbarkeit jedes Führers, die
fast ständige Korrigierbarkeit jeder
Rangordnung. Mit ihr wird auch das
Individuum unmittelbarer und dringender

zu artspezifischen Leistungen
herausgefordert als mit dem eigentlichen

«Kampf» ums nackte Dasein.
Seine Wertung erfolgt nach breiter
gestreuten Gesichtspunkten. Beim
Menschen nach seiner Menschlichkeit.

Gerade weil diese sittliche Wertung
als menschheitlich gemeinsam in
jedem Moralkodex enthalten ist, bildet
sie selbstverständlich auch das Rückgrat

der Sinai-Gesetzgebung, und ich
sehe nicht ein, warum ich ihre
lapidare Formulierung in Moses 2/20/12-
17 nicht erhaben nennen soll, wenn
sie auch durch die Bindung an ein so
autoritäres Gottesbild wie das des
Alten Testamentes den Anspruch
erhebt, umfassend und ausreichend zu
sein — was sie nicht ist und nicht
sein kann — wie ich auseinandersetzte.»

Von mir aus sei beigefügt, dass Frau
Dr. Weikmann in ihrem Aufsatz
schrieb, die zweite Tafel der Mosaischen

Gebote bringe «in erhabener
Kürze die Grundzüge der gewachsenen

Sittlichkeit». Frank L. Schütte
macht daraus «die erhabenen
Gesetzestafeln» — eine nicht ganz saubere

Verschiebung.
In der Kennzeichnung des
Geltungsbereiches des Gebotes «Du sollst
nicht töten» (gültig nur innerhalb der

Stammesgemeinschaft, aber nicht für
Krieg und Todesstrafe) sehe ich noch
kein Bekenntnis zum Krieg. Die
Geschichte der Juden, wie sie das Alte
Testament erzählt, und die Vergangenheit

der christlichen Gemeinschaften

beweisen, dass diese Kennzeichnung

zutrifft. Die christlichen Kirchen

segnen die Waffen und bekriegen die
Ungläubigen. Muss da noch eine
ausdrückliche Absage an den Krieg
ausgesprochen werden? Das Christentum

hat in der Kriegsfrage versagt.
Wenn eine Nichtchristin das feststellt,
so ist das für mich eine Verurteilung
des Christentums und des Krieges.
Es wäre mir nie in den Sinn gekommen

in Frau Dr. Weikmann eine
Kriegsfurie zu sehen.
Damit wäre der herausgeforderte Beitrag

zum Zerstreiten der Konfessionslosen

geleistet. Alwin Hellmann

Was unsere Leser
schreiben

Zum Leserbrief von O. Wolfgang
vom Mai 1978

Auch ich muss leider sagen, dass
mich der Leserbrief O. Wolfgangs
enttäuscht hat. Ich lese seine Artikel
immer sehr gerne und finde sie
interessant und gut fundiert. Aber
gerade dies vermisse ich bei seinem
Leserbrief.

Selbstverständlich kenne auch ich die
Arbeiten Berkeleys — ich habe ja
Philosophie studiert— Sicherlich hat

er das Materielle völlig abgelehnt,
dem auch ich nicht zustimme. Aber
Materie ist nicht das gleiche wie
Aussenwelt, und diese hat auch Berkeley
nicht abgelehnt. Dies behauptet zwar
Lenin, aber auch er setzt Materie mit
Aussenwelt gleich. Solche Verwechslungen

der Begriffe finden sich öfter
beim ihm. Berkeley selbst sagt: «Klar
ist, dass diese Vorstellungen (nämlich
die sinnlichen Wahrnehmungen) oder
von mir wahrgenommenen Dinge
unabhängig von meinem Geist existieren»

(Drei Dialoge zwischen Hylas
und Philonous 2. Dialog S. 119, Bin
1955). Allerdings sieht er die Aussenwelt

als geistig an, wohl aber fällt die
Bewegung mit darunter. Lenin will diese

Gedanken lächerlich machen,
indem er behauptet, Berkeley hätte die
Aussenwelt abgestritten, um seine ei¬

gene .materielle' Ansicht in besseres
Licht zu rücken.
«Seele» ist für mich nichts selbständiges.

Wenn ich überhaupt das Wort
«Seele» brauche, so bedeutet es nur
eine Erscheinungsform des Menschen.
Im allgemeinen sage ich «seelisches»
neben geistigem und körperlichem.
Seelisches ist eine Eigenschaft des
Menschen, dies kann man ebensowenig

abstreiten wie die Aussenwelt.
Oder hat die Psychologie (d. h.

Seelenlehre) keinen Sinn?
Was die Bemerkung von Marx, dass
man die Welt verändern müsse, mit
meinen Ausführungen zu tun hat, ist
mir unklar. Ich gehe daher darauf
nicht näher ein, obwohl auch dies
kritisiert werden kann.
Wenn Lenin gesagt hat, dass Idealismus

Pfaffentum sei — ich kenne diese

Stelle übrigens nicht — so zeigt er
damit eine völlige Unkenntnis der
Geschichte. Fichte war Idealist, ihm
wurde der Vorwurf des Atheismus
gemacht, weil er Gott mit dem moralischen

Gesetz gleichsetzte. Ist
vielleicht Schopenhauer, der die Welt als
Wille und Vorstellung ansieht,
Befürworter des Pfaffentums? Oder Kant
und die meisten Positivisten, darunter

auch B. Russell, der überzeugter
Freidenker war?
Ich bleibe dabei sowohl der absolute

Idealismus wie der reine Materialismus

sind einseitige Betrachtungen
und unterscheiden sich durch die
Bewertung. Die Aussenwelt ist bei
allen die Grundlage der Erfahrung, wird
nur verschieden interpretiert.
Solche Worte wie das von Wolfgang
zitierte Schlagwort Lenins sind
intolerant und versuchen ohne sachliche
Gründe andere Ansichten schlecht zu
machen. Sie sind daher von Freidenkern

abzulehnen. H. Titze

Buchbesprechungen

Freigeistige Entgegnung
zu Hans Küng: Existiert Gott?

Das im Buchtitel noch vorsichtig
zugesetzte Fragezeichen wird bereits im

Vorwort (S. 19) gestrichen, wo
frischfröhlich die Behauptung «Ja, Gott
existiert» ausgesprochen wird. Dagegen
muss mit aller Schärfe festgestellt
werden, dass dieses Buch auch nicht
den Schatten eines Beweises für diese

Existenz-Aussage enthält. Der
Verfasser setzt überall den christlichen

54



Gottesglauben als geltend voraus und
beschränkt seine Beweisführung auf
das Argument, dass dieser Glaube
rational nicht widerlegt werden könne,
was in den Augen der heutigen Theologie

als ein gültiger Existenzbeweis
verstanden wird, aber wissenschaftlich

strikt abgelehnt werden muss.

Freilich trifft dieses Buch gerade in

eine neue Zeitströmung des
wiederauflebenden Aberglaubens, des
Hexenwahnes und der Teufelsbeschwörungen

hinein, welche den Theologen
nicht ungelegen kommt, um sich der
Verpflichtung zu wissenschaftlicher
Strenge entbunden zu fühlen und

verantwortungslos auf dieser Welle der
Unvernunft zu schwimmen. Dazu wird
vom Verfasser auch die seit Jahrhunderten

erfolgreich angewandte theologische

Taktik eingesetzt, alle unlösbaren

Probleme, wie dasjenige der
Gottesbeweise, der Erbsünde und der
Theodizee einfach zu verdrängen und
so zu tun, als ob diese Probleme
längst erledigt und jede weitere
Diskussion darüber überflüssig wäre.

Diese theologischen Methoden sind
mir wohlbekannt, weil ich jahrelang
über «Wissen und Glauben» mit Theologen

in einem an der Universität
Innsbruck gehaltenen Seminar
«Grenzprobleme» diskutiert habe, ein
Seminar, das entgegen der durch die
Verfassung zugesicherten Lehrfreiheit
1964 auf Verlangen des Bischofs
verboten worden ist. Da jede freie
wissenschaftliche Fortbildung, wie diese
und andere Beispiele zeigen, von
der Amtskirche unterbunden wird,
ist es nicht zu verwundern, dass
die gesamte heutige Theologie noch
immer auf einem niedersten Niveau
der Steinzeitkultur mit ihren
Geisterglauben und Zauberriten stecken
geblieben ist und den Zusammenhang
mit unserer fortgeschrittenen geistigen

und naturwissenschaftlichen Kultur

verloren hat, ja in Widerspruch
dazu steht.
Auf 767 Seiten seines umfangreichen
Buches bespricht H. Küng viele
Vertreter unseres Geisteslebens, darunter

Marx, Nietzsche, Freud und andere

und untersucht, in welche steinzeitliche

Personifikation ihre Konstruktionen

am besten hineinpassen, aber er
weiss nichts von unseren modernen
freigeistigen Entwicklungen (vgl. etwa

meinen Vortrag in Zürich «Freigeistiges

Programm», Schweizer
Freidenker September 1976), die frei sind

von den überholten Begriffen der
Steinzeit mit ihrem Geisterglauben
und ihren Beschwörungsformeln.
Für einen Menschen, der an einen
Schöpfergott glaubt, welcher unsere
Welt geschaffen habe, müsste es als
höchste Aufgabe erscheinen, das
Werk dieses Gottes, das ist unsere
Welt, so wie sie vor unseren Augen
liegt, zu erforschen. Eben das tun
aber unsere Naturforscher, ohne dafür
eine steinzeitliche Personifizierung
dieses Gottesbegriffes nötig zu haben,
und sie tun es schon seit Jahrhunderten

mit weltweitem Erfolg!
Die Naturwissenschaften beantworten
so die Frage nach dem : «Was ist»;
die zweite Frage nach dem: «Was
sein soll» ist von der ersten logisch
total getrennt; sie umfasst alle Fragen

nach Sinn und Wert. Diese Fragen

können von den Naturwissenschaften

nicht beantwortet werden,
sondern bleiben der Gewissensentscheidung

(d. h. dem moralischen
Urteilsvermögen im weitesten Sinne)
eines jeden persönlichen Menschen
vorbehalten. Hier kann auch eine
etwaige Berufung auf den Glauben
nichts ändern, weil jeder Glaube letztlich

wieder auf eine persönliche
Gewissensentscheidung gegründet ist.
Das grosse Anliegen aller freigeistigen

Weltanschauungen ist es, die
Freiheit dieser persönlichen
Gewissensentscheidungen vor kirchlichen
und politischen Zwängen und
Unterdrückungen zu schützen.

Wolfgang Gröbner

Schlaglichter
Gefängnis für Teufelsaustreiber

Das Landgericht Aschaffenburg
(Bundesrepublik Deutschland) hat in dem
weltweit beachteten Teufelsaustreibungsprozess

ein strenges Urteil
gegen die vier Angeklagten, die Eltern
der bei der Exorzismusprozedur
verstorbenen Studentin Anne Michel und

gegen die beiden Pater Ernst Alt und
Wilhelm Renz, gefällt. Das Gericht
verurteilte alle vier zu je sechs Monaten

Gefängnis bedingt und ist damit
weit über den Antrag des Staatsanwalts

hinausgegangen. Dieser hatte
nur Geldstrafen für die beiden Priester
in Höhe von 3600.— bzw. 4800 DM

beantragt, die Eltern sollten zwar für
mitschuldig am Tod von Anne Michel
erklärt werden, aber straffrei blei¬

ben. Das Gericht hat sich gescheiterweise

nicht damit befasst, ob ein Teufel

überhaupt existiere, ob das Mädchen

von ihm besessen war, es hat
vielmehr bei allen Angeklagten auf
fahrlässige Tötung erkannt, die darin
bestand, dass sie es unterlassen
haben, einen Arzt beizuziehen, als der
gesundheitliche Zustand des
Mädchens während der Austreibungsprozedur

immer bedenklicher wurde, und
seine zunehmende Schwäche an die
Gefahr des Todes denken lassen
musste. Die Eltern haben sofort nach
der Verlesung des Urteils durch
ihren Anwalt Revisionseinlegung
angekündigt. Die beiden Priester hingegen
wollen zuerst mit ihren Anwälten und
ihren kirchlichen Vorgesetzten beraten,

ob auch sie eine Revision des
Urteils bei der nächsthöheren gerichtlichen

Instanz beantragen lassen wollen.

Vielleicht will die katholische
Kirche das nicht, vielleicht glaubt sie mit
der Bezahlung der Geldstrafe billiger
wegzukommen, als mit den Kosten
eines neuen Prozesses und überhaupt
mit einem neuen Sensationsverfahren,
das ihr Prestige in weiten Kreisen
zusätzlich beeinträchtigen könnte, weil
es wieder vor der Welt ihr Festhalten
an einem abstrusen Aberglauben
demonstrieren würde. wg.

Neuer Gipfelpunkt des Aberglaubens

Im Fall der in Konsequenz einer
«Teufelsaustreibung» verstorbenen Studentin

Anne Michel im bayerischen Kreis
Unterfranken, über dessen gerichtliche

Verfolgung wir berichteten, ist
von fanatischen Katholiken ein neuer
Gipfelpunkt des Aberglaubens erklommen

worden. Die «Frankfurter
Rundschau» berichtet darüber, dass eine
Nonne auf Grund einer Vision behauptet

habe, die Tote liege noch ganz
frisch und unversehrt in ihrem Sarg.
Um dies Wunder anzuschauen, gab
das Landratsamt Miltenberg die
Erlaubnis zum Exhumieren. Ein neuer
wertvoller Sarg für die vermeintliche
Heilige stand bereit. Eltern, Verwandte

und Priester beteten laut, in
feierlicher Prozession ging es zur Leichenhalle.

Nach Umbettung in den neuen
Sarg kehrte die Gesellschaft dann
allerdings enttäuscht und gedrückt
zum Grabe zurück. Denn der
Bestattungsunternehmer musste wahrheits-
gemäss erklären, die Tote sehe so
aus, wie dies nach fast zweijährigem

55


	Existiert Gott? [Hans Küng]

