
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 1

Artikel: Mohammedanische Protestanten

Autor: Wolfgang, Otto

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414362

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


Entwicklung und Zukunft unserer Kirche

sind wir dankbar.
Der Kirchenrat hat schon vor der
Abstimmung in allen kirchlichen
Gremien und in der Oeffentlichkeit deutlich

gemacht, dass er bereit ist, sich
für eine zeitgemässe Weiterentwicklung

der Partnerschaft zwischen Kirche

und Staat einzusetzen. Er hat die
entsprechenden Vorarbeiten, welche
die theologischen, rechtlichen und
finanziellen Fragen betreffen, bereits
aufgenommen. Das Ziel soll eine Ver-

Streng genommen ist die
römischkatholische Religion ein Europa
aufgepfropfter Fremdkörper;*) daher die
spätere Abzweigung des Protestantismus

mit seinen Verästelungen.
Als der in Arabien geborene
Islam gegen ältere Kulturzentren vor-
zustossen begann, vertrat auch hier
der Zweig der Schi'iten (von schi'at

Partei) die soziale Revolution; sie
beanspruchten das Khalifat (von kha-
lipha Nachfolgerschaft d. i. des
Propheten) nach 'Ali, der Mohammeds
Tochter Fatimah geheiratet hatte (der
Prophet selbst hatte keine Weisung
für die Nachfolgeschaft gegeben).
Die «Ahden» wurden aber grausam
unterdrückt, bis unter den Abbessi-
den das Kulturzentrum nach dem
Iraq und schliesslich Persien rückte,
Unter dem Einfluss christlicher und
zarathustrisch-gnostischer Ideen
gründete ein persischer Wollkämmer
die mystische Sufi-Bewegung (suf
Wolle), deren Anhänger sich wie
christliche Mönche in Wolle kleideten,

meditierten und im Zölibat lebten;

als im 11. Jahrhundert einige
von ihnen hochgeachtete Gelehrte
waren, wurde der Sufismus als Sekte
anerkannt.
Aber auf dem linken Flügel entstanden

die Mu'tasilas**), die Rationalisten

waren, und die Charidschijas
(von charidsch Rebell), die verlangten,

dass islamische Herrscher vom
Volk gewählt werden sollten (sie
haben sich nur mehr in den 'Ibadis
erhalten). Unter dem Einfluss jener
bekannte sich der Khalif al-Maimun zur
Doktrin des individuellen freien
Willens.

Weiter als diese «Extremisten» (ghu-
lat) unter den Sunniten gingen aber
jene der Shiiten; sie fordern einen

hältnisbestimmung zwischen Staat
und Kirche sein, die es der Kirche
ermöglicht, ihren Dienst an den
Menschen in unserem Staat auch in
Zukunft in Freiheit und Hingabe zu tun.»
Ob die von den Gegnern der Initiative

immer wieder befürwortete
«Entflechtung» des Verhältnisses Staat —
Kirche nun tatsächlich an die Hand

genommen wird, oder ob man sie ad
calendas Graecas verschleppt, bleibt
abzuwarten. aha

von Gott «geleiteten Führer (Mahdi),
aber sind sich uneins, wer unter
den 'Aliden dazu berechtigt wäre;
die einen nannten Ismail, den siebenten

in der Linie — sie werden die
«Siebener» (shab'ija) genannt, ihr
geistiges Oberhaupt ist der Aga

der Erwartete) Khan; andere
erklären, Isma'il war ein Trunkenbold,
sie verehren Mohammed al-Munta-
sar, den zwölften, und heissen die
«Zwölfer» (ithna-'ascharija). Ismail
starb 760, der andere verschwand auf
unerklärliche Weise (wahrscheinlich
erschlagen), da aber Imams als
unsterblich gelten, werden sie weiter
als «Verborgene» Imams verehrt,
die dereinst wie Kaiser Barbarossa
wiederkommen werden. In Persien,
wo die meisten Shiiten leben, gilt der
Schah als Platzhalter des «verborgenen»

Imams al-Muntasar.
Der Gründer der Ismailisekte war
'Abdallah ibn-Maimun, al Qaddach(Sohn
des Augenarztes), der von Nordsyrien
Missionare aussandte, die erklärten,
der altorthodoxe Qur'an sei durch
die Lehren der verborgenen Imams
überholt. Sein Jünger Hamdan Quar-
mat (der Bauer) aus dem Iraq erklärte,

er hätte die zukünftige
Wiederherstellung des Grosspersischen
Reichs in den Sternen gelesen. Quar-
mats Ismailisekte verlangte
Gemeineigentum (auch an Weibern) und
Beraubung der Reichen, reisenden
Kaufleute und Pilger. Ein noch
grausamerer Ableger waren die Hascha-
schin, so genannt, weil sie sich mit
Haschisch in einen Zustand der
Furchtlosigkeit versetzten; das
französisch-englische «assassin» für
Meuchelmörder kommt von ihren
Untaten. Sie hatten sich um 1090 im

Elbrusgebirge eingenistet, von wo

Allen unseren Mitgliedern,
Mitarbeitern und Lesern
wünschen wir
ein gutes neues Jahr!

Zentralvorstand und Redaktion

aus sie ihre Ueberfälle durchführten;
ihr Anführer hiess Scheich al-Dsche-
bel, der Gebirgshäuptling (nicht «der
Alte vom Berg», wie es oft noch
heisst). Sie machten aus Morden eine

Kunst. Erst dem Tataren-Mogul
Khan Hulagu gelang es, sie im Jahre
1256 zu vernichten.
Qarmat war nicht nur ein Vorgänger
der Kommunisten, er begründete
auch Handwerkergilden. Im Kampf
gegen die Orthodoxen eroberte er
930 Mekka und brandschatzte es; der
hl. Schwarze Stein in der Ka'aba wurde

zertrümmert und verschleppt;
zwanzig Jahre später wurde er
angeblich zurückgegeben, wahrscheinlich

aber durch einen anderen
ersetzt.

Die Verschwörung der 'Abbassiden
begann in Persien, dort entstand und
erhielt sich der Sufismus und die
Sekte der «Heulenden Derwische»
(Rufa'ijas), sowie der Bahai, zu dem
die Gebildeten in den Städten neigen

(vgl. «Religiöse Humanisten» im
«Freidenker» von März 1976); die Ha-
schaschin kamen von Aegypten, wo
sich eine andere Ismailisekte, die
der Fatimiden festsetzte und eine
Dynastie gründete. In ihr zeichnete
sich al-Hakim durch besondere
Grausamkeit und Verfolgung der «Ungläubigen»

aus: Juden und Christen
mussten schwarze Kleider und ein
Joch im Nacken tragen und durften
nur auf Eseln reiten. Er trug lange
Haare und erklärte, er wäre die
menschliche Herabkunft Gottes.
Allgemein verhasst, wurde er 1021

ermordet, nur die Drusen hoffen, er
werde eines Tages wiederkehren
und die Tempel der Orthodoxen in
Mekka und Jerusalem zerstören; alle
Menschen werden ihn dann als ihren
auferstandenen Gott sehen.
Alle Shiiten haben also das
Passionsmotiv im Tod Husseins bei Kerbe-
la und die Idee der Auferstehung der
«Verborgenen Imams»; für sie ist der
Qur'an und die Erklärung der vier
(vgl. Evangelien) grossen Kommentatoren

für heute überholt und nur das
gilt, was von Gott inspirierte Auto-

Mohammedanische Protestanten

3



ritäten gelehrt haben; manche, wie
die 'Ali Ittahis anerkennen überhaupt
lediglich 'Ali selbst und keinerlei
Ueberlieferungen, sie halten kein
Ramadan-Fasten oder öffentliche Gebete,

haben aber ein kommunales
Abendmahl. Wer nach Mekka pilgern
will, kann sich vertreten lassen. Die
'Ibadis (in Südalgerien, Oman und

Zanzibar) verlassen sich auf die
Vernunft als Leitstern.
Die Shiiten unterstreichen aber, dass
Mohammed Verstellung (taqiyah)
erlaubte, wenn man sich in Gefahr
glaubt, was bei ihrer langen Verfolgung

wichtig war. Dies ist abträglich
für ihre Glaubwürdigkeit***), denn
die Beurteilung, was eine gefahrvolle
Situation darstellt, ist natürlich eine
individuelle Einschätzung.

Otto Wolfgang

*) Siehe «Warum sich das Christentum
ausbreitete», Mai 1971

**) Wörtlich «Separatisten». Sie leugnen
Verlass auf Gottes Weisheit und Allmacht,
und verlangen, dass der Mensch sich auf

Der unermüdliche Vorkämpfer des
Freidenkertums, Karlheinz Deschner,
den wir unseren Lesern wohl nicht
mehr vorzustellen brauchen, da er
ihnen durch seine früheren Publikationen

und durch seine Vorträge in
den Ortsgruppen der Schweizer
Freidenker-Vereinigung hinreichend
bekannt sein dürfte, hat soeben ein
neues Buch herausgebracht. Es trägt
den Titel «Warum ich Christ — Atheist

— Agnostiker bin» und ist im
Kölner Verlag Kiepenheuer & Witsch
erschienen. Drei Autoren legen darin
ihre verschiedenen Standpunkte dar.
Für das Christentum schreibt Friedrich

Heer, Historiker und Publizist,
Oesterreicher, mit verschiedenen
bedeutenden Preisen ausgezeichnet,
Vorstandsmitglied des österreichischen

PEN-Clubs. Den Atheismus
vertritt Dr. Joachim Kahl, einst Doktor

der evangelischen Theologie, vor
10 Jahren aus der Kirche ausgetreten,

hat in Philosophie einen zweiten
Doktorgrad erworben und übt heute
an der Universität Marburg einen
Lehrauftrag über Philosophie aus.
Als Agnostiker endlich schreibt Dr.
Karlheinz Deschner, der Herausgeber

des Buches. Die einzelnen
Beiträge sind höchst interessant, wer¬

seine Vernunft verlässt. Als Qadariten
(von qadar Macht) leugnen sie die
sunnitische Prädestination, für sie ist der
Mensch Herr seiner Handlungen.
***) Was W. A. Sheed in der «Encyclo-
paedia of Religion and Ethics» (Scribe-
ner) über den zweifelhaften Einfluss der
Religion auf die Moral (Artikel über
Mohammedanismus schreibt, betriffft alle
Religionen und muss wohl im Original
wiedergegeben werden:
«The only education open to most of the
people is that in the mosque schools.
The pilgrimages promote intelligence and
national unity. On the other hand, the
shrines are centres of vice, the mullas are
notorious for venality, the shari'ah
(Ueberlieferung) is an obstacle to progress, and
religious teaching often makes wrongdo-
ing easy rather than difficult. It may be
doubted whether those who desire moral
or social reform look to religion for ins-
piration and aid. The least religious clas-
ses are the educated and the nomads.-An
influence at the work that must affect the
future of Islam is the rationalization of
religion. It takes the form of reducing
religion to the minimum of doctrine
Another tendency is what the Persians
call tabi'i («naturalistic»), denying all re-
velation and taking an agnostic position
on the question of God's existence».

den allerdings nicht alle ihrem Titel
«Warum ich Christ usw. bin», gerecht.
An ihn hat sich eigentlich nur Dr. Kahl
exakt gehalten, der darstellt, wie er
als Kind einer Arbeiterfamilie, in

sozialistisch-gewerkschaftlichem
Milieu aufgewachsen, nach Erlangung
der Matura sich dem Theologiestudium

an verschiedenen Universitäten
gewidmet hat. Er schildert, wie dabei

seine christliche Ueberzeugun-
gen verschiedene Krisen durchmachten

und wie er sich zuerst durch das
entmythologisierte Reformchristentum
der Bultmann, Tillich und anderer
evangelischer Reformtheologen
zeitweise wieder beruhigen liess. Doch
die Halbheiten und Kompromisse der
Reformtheologen stiessen ihn dann
bald ab, er lernte freigeistige Literatur

kennen, trat nach dem theologischen

Doktorexamen aus der Kirche
aus, übersiedelte nach Frankfurt, wo
er unter den Einfluss der sogenannten

Frankfurter Schule der Philosophen,

Gesellschafts- und
Kulturwissenschaftler Adorno, Habermas
geriet. In Frankfurt kam er dann auch
in Berührung mit dem Marxismus, der
ihn bald ganz ergriff, den er dann
gründlich studierte und der heute
seine Weltanschauung massgebend

bestimmt. Kahls Atheismus ist
derjenige der materialistisch-dialektischen

Philosophie des Marxismus.
Er sieht konsequentermassen in der
Auseinandersetzung zwischen Religion

und Atheismus nicht mehr das
zentrale Problem, sondern in der
zwischen Kapitalismus und Sozialismus.
Unter diesem Gesichtspunkt bejaht
er aber die Notwendigkeit antiklerikaler

Aufklärung und Propaganda,
setzt er sich kurz mit der Geschichte

des Atheismus auseinander und
präsentiert die Antworten seines
marxistischen Atheismus auf die
Lebensprobleme Seele, Tod usw.
Seinem gut gegliederten Aufsatz wird
auch derjenige eine logische
Folgerichtigkeit nicht absprechen können,
der auf Grund seiner andersgearteten

gesellschaftlichen Einstellung den
Marxismus ablehnt.
Ganz anders die Bekenntnisse Friedrich

Heers über das Christentum.
Deschner hält ihm in einem kurzen
Vorwort nicht zu Unrecht vor, dass
er auf die Frage, warum er Christ
sei, eigentlich nicht antworte. Aber
Deschner findet viele der Aeusserungen

Heers, dessen christlichen
Humanismus sympathisch, ja geradezu
begeisternd. Wir können ihm in bei-
dem zustimmen. Das einzige, was bei
Heer als Antwort auf die Grundfrage
angesehen werden kann, ist sein
Bekenntnis zu einem Urvertrauen, aus
dem sich dann durch die üblichen
Umwelteinflüsse unserer Gesellschaft
ein christlicher Standpunkt entwickelt
hat. Ein christlicher Standpunkt, aber
nicht ein Glaubensbekenntnis zu dem
Christentum. Denn Heer sagt nicht so
ganz zu Unrecht, es gebe so viele
Christentümer wie Christen, jeder
Christ habe sein eigenes Christentum,
das er glaube und mehr oder weniger
(meist weniger!) lebe. Heers
Christentum ist durch und durch
humanistisch gefärbt, seine Aufgabe sieht
er im Kampf gegen das Böse an sich
und in der täglichen Gewissensprüfung,

ob man diesem Kampf genüge.
Mit Golgatha seien auch Leid und
Schmerz als unabweisbare Bestandteile

des menschlichen Lebens zu
weltanschaulicher Anerkennung
gekommen. Heer übt daneben heftige
Kritik an den christlichen Kirchen,
an all dem Bösen, an ihrer Intoleranz,
an den unzähligen Morden, die sie in

ihrer 2000jährigen Geschichte auf ihr
Gewissen geladen haben. Freidenker
könnten vieles davon kaum zuge-

Christentum, Atheismus, Agnostik in Konfrontation

4


	Mohammedanische Protestanten

