Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 61 (1978)

Heft: 1

Artikel: Mohammedanische Protestanten
Autor: Wolfgang, Otto

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-414362

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-414362
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Entwicklung und Zukunft unserer Kir-
che sind wir dankbar.

Der Kirchenrat hat schon vor der Ab-
stimmung in allen kirchlichen Gre-
mien und in der Oeffentlichkeit deut-
lich gemacht, dass er bereit ist, sich
fur eine zeitgeméasse Weiterentwick-
lung der Partnerschaft zwischen Kir-
che und Staat einzusetzen. Er hat die
entsprechenden Vorarbeiten, welche
die theologischen, rechtlichen und fi-
nanziellen Fragen betreffen, bereits
aufgenommen. Das Ziel soll eine Ver-

haltnisbestimmung zwischen Staat
und Kirche sein, die es der Kirche
ermdglicht, ihren Dienst an den Men-
schen in unserem Staat auch in Zu-
kunft in Freiheit und Hingabe zu tun.»
Ob die von den Gegnern der Initia-
tive immer wieder befiirwortete «Ent-
flechtung» des Verhaltnisses Staat —
Kirche nun tatsachlich an die Hand
genommen wird, oder ob man sie ad
calendas Graecas verschleppt, bleibt
abzuwarten. aha

Mohammedanische Protestanten

Streng genommen ist die rémisch-
katholische Religion ein Europa auf-
gepfropfter Fremdkoérper;*) daher die
spatere Abzweigung des Protestan-
tismus mit seinen Verastelungen.

Als der in Arabien geborene Is-
lam gegen altere Kulturzentren vor-
zustossen begann, vertrat auch hier
der Zweig der Schi'iten (von schi'at
= Partei) die soziale Revolution; sie
beanspruchten das Khalifat (von kha-
lipha Nachfolgerschaft d. i. des Pro-
pheten) nach 'Ali, der Mohammeds
Tochter Fatimah geheiratet hatte (der
Prophet selbst hatte keine Weisung
fir die Nachfolgeschaft gegeben).
Die «Aliden» wurden aber grausam
unterdriickt, bis unter den Abbessi-
den das Kulturzentrum nach dem
Iraq und schliesslich Persien rickte,
Unter dem Einfluss christlicher und
zarathustrisch-gnostischer Ideen
grindete ein persischer Wollkdmmer
die mystische Sufi-Bewegung (suf =
Wolle), deren Anhadnger sich wie
christliche Ménche in Wolle kleide-
ten, meditierten und im Zolibat leb-
ten; als im 11. Jahrhundert einige
von ihnen hochgeachtete Gelehrte
waren, wurde der Sufismus als Sekte
anerkannt.

Aber auf dem linken Flligel entstan-
den die Mu'tasilas**), die Rationali-
sten waren, und die Charidschijas
(von charidsch=Rebell), die verlang-
ten, dass islamische Herrscher vom
Volk gewahlt werden sollten (sie ha-
ben sich nur mehr in den 'lbadis er-
halten). Unter dem Einfluss jener be-
kannte sich der Khalif al-Maimun zur
Doktrin des individuellen freien Wil-
lens.

Weiter als diese «Extremisten» (ghu-
lat) unter den Sunniten gingen aber
jene der Shiiten; sie fordern einen

von Gott «geleiteten Fihrer (Mahdi),
aber sind sich uneins, wer unter
den 'Aliden dazu berechtigt ware;
die einen nannten Ismail, den sieben-
ten in der Linie — sie werden die
«Siebener» (shab’ija) genannt, ihr
geistiges Oberhaupt ist der Aga
(= der Erwartete) Khan; andere er-
klaren, Isma’'il war ein Trunkenbold,
‘sie verehren Mohammed al-Munta-
sar, den zwdlften, und heissen die
«Zwolfer» (ithna-'ascharija). Ismail
starb 760, der andere verschwand auf
unerkléarliche Weise (wahrscheinlich
erschlagen), da aber Imams als un-
sterblich gelten, werden sie weiter
als «Verborgene» Imams verehrt,
die dereinst wie Kaiser Barbarossa
wiederkommen werden. In Persien,
wo die meisten Shiiten leben, gilt der
Schah als Piatzhalter des «verborge-
nen» Imams al-Muntasar.

Der Griinder der Ismailisekte war'Ab-
dallah ibn-Maimun, al Qaddach (Sohn
des AugenarZtes),der von Nordsyrien
Missionare aussandte, die erklarten,
der altorthodoxe Qur'an sei durch
die Lehren der verborgenen Imams
iberholt. Sein Jinger Hamdan Quar-
mat (der Bauer) aus dem lraq erklar-
te, er hatte die zukilnftige Wieder-
herstellung des  Grosspersischen
Reichs in den Sternen gelesen. Quar-
mats Ismailisekte verlangte Gemein-
eigentum (auch an Weibern) und Be-
raubung der Reichen, reisenden
Kaufleute und Pilger. Ein noch grau-
samerer Ableger waren die Hascha-
schin, so genannt, weil sie sich mit
Haschisch in einen Zustand der
Furchtlosigkeit versetzten; das fran-
z0sisch-englische  «assassin»  fur
Meuchelmérder kommt von ihren Un-
taten. Sie hatten sich um 1090 im
Elbrusgebirge eingenistet, von wo

Allen unseren Mitgliedern,
Mitarbeitern und Lesern
wiinschen wir

ein gutes neues Jahr!

Zentralvorstand und Redaktion

aus sie ihre Ueberfalle durchfiihrten:
ihr Anfiihrer hiess Scheich al-Dsche-
bel, der Gebirgshiduptling (nicht «der
Alte vom Berg», wie es oft noch
heisst). Sie machten aus Morden ei-
ne Kunst. Erst dem Tataren-Mogul
Khan Hulagu gelang es, sie im Jahre
1256 zu vernichten.

Qarmat war nicht nur ein Vorganger
der Kommunisten, er begriindete
auch Handwerkergilden. Im Kampf
gegen die Orthodoxen eroberte er
930 Mekka und brandschatzte es; der
hl. Schwarze Stein in der Ka'aba wur-
de zertrimmert und verschleppt;
zwanzig Jahre spéater wurde er an-
geblich zuriickgegeben, wahrschein-
lich aber durch einen anderen er-
setzt.

Die Verschwoérung der 'Abbassiden
begann in Persien, dort entstand und
erhielt sich der Sufismus und die
Sekte der «Heulenden Derwische»
(Rufa'ijas), sowie der Bahai, zu dem
die Gebildeten in den Stadten nei-
gen (vgl. «Religiose Humanisten» im
«Freidenker» von Méarz 1976); die Ha-
schaschin kamen von Aegypten, wo
sich eine andere Ismailisekte, die
der Fatimiden festsetzte und eine
Dynastie grindete. In ihr zeichnete
sich al-Hakim durch besondere Grau-
samkeit und Verfolgung der «Unglau-
bigen» aus: Juden und Christen
mussten schwarze Kleider und ein
Joch im Nacken tragen und durften
nur auf Eseln reiten. Er trug lange
Haare und erklarte, er ware die
menschliche Herabkunft Gottes. All-
gemein verhasst, wurde er 1021 er-
mordet, nur die Drusen hoffen, er
werde eines Tages wiederkehren
und die Tempel der Orthodoxen in
Mekka und Jerusalem zerstéren; alle
Menschen werden ihn dann als ihren
auferstandenen Gott sehen.

Alle Shiiten haben also das Passi-
onsmotiv im Tod Husseins bei Kerbe-
la und die Idee der Auferstehung der
«Verborgenen Imams»; fir sie ist der
Qur'an und die Erklarung der vier
(vgl. Evangelien) grossen Kommenta-
toren fiir heute uberholt und nur das
gilt, was von Gott inspirierte Auto-

3



ritaten gelehrt haben; manche, wie
die 'Ali Ittahis anerkennen iberhaupt
lediglich 'Ali selbst und keinerlei
Ueberlieferungen, sie halten kein Ra-
madan-Fasten oder 6ffentliche Gebe-
te, haben aber ein kommunales
Abendmahl. Wer nach Mekka pilgern
will, kann sich vertreten lassen. Die
'Ibadis (in Sidalgerien, Oman und
Zanzibar) verlassen sich auf die Ver-
nunft als Leitstern.
Die Shiiten unterstreichen aber, dass
Mohammed Verstellung (tagiyah) er-
laubte, wenn man sich in Gefahr
glaubt, was bei ihrer langen Verfol-
gung wichtig war. Dies ist abtraglich
far ihre Glaubwirdigkeit***), denn
die Beurteilung, was eine gefahrvolle
Situation darstellt, ist natirlich eine
individuelle Einschatzung.

Otto Wolfgang

*) Siehe «Warum sich das Christentum
ausbreitete», Mai 1971

**) Wortlich «Separatisten». Sie leugnen
Verlass auf Gottes Weisheit und Allmacht,
und verlangen, dass der Mensch sich auf

seine Vernunft verlasst. Als Qadariten
(von gadar Macht) leugnen sie die sun-
nitische Pradestination, fiir- sie ist der
Mensch Herr seiner Handlungen.

***) Was W. A. Sheed in der «Encyclo-
paedia of Religion and Ethics» (Scribe-
ner) lUber den zweifelhaften Einfluss der
Religion auf die Moral (Artikel Uber Mo-
hammedanismus schreibt, betriffft alle
Religionen und muss wohl im Original
wiedergegeben werden:

«The only education open to most of the
people is that in the mosque schools.
The pilgrimages promote intelligence and
national unity. On the other hand, the
shrines are centres of vice, the mullas are
notorious for venality, the shari'ah (Ueber-
lieferung) is an obstacle to progress, and
religious teaching often makes wrongdo-
ing easy rather than difficult. It may be
doubted whether those who desire moral
or social reform look to religion for ins-
piration and aid. The least religious clas-
ses are the educated and the nomads.-An
influence at the work that must affect the
future of Islam is the rationalization of
religion. It takes the form of reducing
religion to the minimum of doctrine . . .
Another tendency is what the Persians
call tabi'i («naturalistic»), denying all re-
velation and taking an agnostic position
on the question of God's existence».

Christentum, Atheismus, Agnostik in Konfrontation

Der unermidliche Vorkampfer des
Freidenkertums, Karlheinz Deschner,
den wir unseren Lesern wohl nicht
mehr vorzustellen brauchen, da er
ihnen durch seine friheren Publika-
tionen und durch seine Vortrage in
den Ortsgruppen der Schweizer Frei-
denker-Vereinigung hinreichend be-
kannt sein dirfte, hat soeben. ein
neues Buch herausgebracht. Es tragt
den Titel «Warum ich Christ — Athe-
ist — Agnostiker bin» und ist im
Kélner Verlag Kiepenheuer & Witsch
erschienen. Drei Autoren legen darin
ihre verschiedenen Standpunkte dar.
Fir das Christentum schreibt Fried-
rich Heer, Historiker und Publizist,
Oesterreicher, mit verschiedenen
bedeutenden Preisen ausgezeichnet,
Vorstandsmitglied des 0Osterreichi-
schen PEN-Clubs. Den Atheismus
vertritt Dr. Joachim Kabhl, einst Dok-
tor der evangelischen Theologie, vor
10 Jahren aus der Kirche ausgetre-
ten, hat in Philosophie einen zweiten
Doktorgrad erworben und ubt heute
an der Universitat Marburg einen
Lehrauftrag iiber Philosophie aus.
Als Agnostiker endlich schreibt Dr.
Karlheinz Deschner, der Herausge-
ber des Buches. Die einzelnen Bei-
trage sind hochst interessant, wer-

4

den allerdings nicht alle ihrem Titel
«Warum ich Christ usw.bin», gerecht.
An ihn hat sich eigentlich nur Dr. Kahl
exakt gehalten, der darstellt, wie er
als Kind einer Arbeiterfamilie, in
sozialistisch-gewerkschaftlichem Mi-
lieu aufgewachsen, nach Erlangung
der Matura sich dem Theologiestu-
dium an verschiedenen Universitaten
gewidmet hat. Er schildert, wie da-
bei seine christliche Ueberzeugun-
gen verschiedene Krisen durchmach-
ten und wie er sich zuerst durch das
entmythologisierte Reformchristentum
der Bultmann, Tillich und anderer
evangelischer Reformtheologen zeit-
weise wieder beruhigen liess. Doch
die Halbheiten und Kompromisse der
Reformtheologen stiessen ihn dann
bald ab, er lernte freigeistige Litera-
tur kennen, trat nach dem theologi-
schen Doktorexamen aus der Kirche
aus, ibersiedelte nach Frankfurt, wo
er unter den Einfluss der sogenann-
ten Frankfurter Schule der Philoso-
phen, Gesellschafts- und Kulturwis-
senschaftler Adorno, Habermas ge-
riet. In Frankfurt kam er dann auch
in Berlhrung mit dem Marxismus, der
ihn bald ganz ergriff, den er dann
grindlich studierte und der heute
seine Weltanschauung massgebend

bestimmt. Kahls Atheismus ist der-
jenige der materialistisch-dialekti-
schen Philosophie des Marxismus.
Er sieht konsequentermassen in der
Auseinandersetzung zwischen Religi-
on und Atheismus nicht mehr das
zentrale Problem, sondern in der zwi-
schen Kapitalismus und Sozialismus.
Unter diesem Gesichtspunkt bejaht
er aber die Notwendigkeit antikleri-
kaler Aufkldrung und Propaganda,
setzt er sich kurz mit der Geschich-
te des Atheismus auseinander und
prasentiert die Antworten seines
marxistischen Atheismus auf die Le-
bensprobleme Seele, Tod usw. Sei-
nem gut gegliederten Aufsatz wird
auch derjenige eine logische Folge-
richtigkeit nicht absprechen kénnen,
der auf Grund seiner andersgearte-
ten gesellschaftlichen Einstellung den
Marxismus ablehnt.

Ganz anders die Bekenntnisse Fried-
rich Heers (ber das Christentum.
Deschner héalt ihm in einem kurzen
Vorwort nicht zu Unrecht vor, dass
er auf die Frage, warum er Christ
sei, eigentlich nicht antworte. Aber
Deschner findet viele der Aeusserun-
gen Heers, dessen christlichen Hu-
manismus sympathisch, ja geradezu
begeisternd. Wir kdnnen ihm in bei-
dem zustimmen. Das einzige, was bei
Heer als Antwort auf die Grundfrage
angesehen werden kann, ist sein Be-
kenntnis zu einem Urvertrauen, aus
dem sich dann durch die (blichen
Umwelteinflisse unserer Gesellschaft
ein christlicher Standpunktentwickelt
hat. Ein christlicher Standpunkt, aber
nicht ein Glaubensbekenntnis zu dem
Christentum. Denn Heer sagt nicht so
ganz zu Unrecht, es gebe so viele
Christentimer wie Christen, jeder
Christ habe seineigenes Christentum,
das er glaube und mehr oder weniger
(meist weniger!) lebe. Heers Chri-
stentum ist durch und durch huma-
nistisch gefarbt, seine Aufgabe sieht
er im Kampf gegen das Bose an sich
und in der taglichen Gewissenspri-
fung, ob man diesem Kampf genige.
Mit Golgatha seien auch Leid und
Schmerz als unabweisbare Bestand-
teile des menschlichen Lebens zu
weltanschaulicher Anerkennung ge-
kommen. Heer Ubt daneben heftige
Kritik an den christlichen Kirchen,
an all dem Bésen, an ihrer Intoleranz,
an den unzahligen Morden, die sie in
ihrer 2000jahrigen Geschichte auf ihr
Gewissen geladen haben. Freidenker
kénnten vieles davon kaum zuge-



	Mohammedanische Protestanten

