
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 5

Artikel: Die Petrusmythe : II. [Schluss]

Autor: Müller, Gustav Emil

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414388

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 11.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414388
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


griff Voltaire in die Verfolgung des

Hugenotten Calas ein, gegen die er
leidenschaftlich protestierte.
Zwei von Voltaires bedeutendsten
Tragödien «Mahomet» und «Tancred»
hat kein Geringerer als Goethe ins
Deutsche übersetzt.
Erst 1778 begab sich Voltaire wieder
nach Paris, um dort der Aufführung
seines Dramas «Irene» beizuwohnen.
Die Triumphe, mit denen der damals
schon kränkliche Greis überschüttet
wurde, ertrug er nicht mehr, er starb
nach kurzem Aufenthalt. Die
hauptstädtische Kirche verweigerte ein
Begräbnis auf einem kirchlichen Friedhof,

nur ein ihm persönlich befreundeter

Dorfpfarrer liess ihn auf seinem
Friedhof beisetzen. Nach der grossen
Revolution wurde dann sein Leichnam
in die Ruhmeshalle des Pantheons
überführt, sein Herz wurde konserviert
und ist in der französischen
Nationalbibliothek aufbewahrt.
Ein Leben also, das voll war von
Gegensätzen und Widersprüchen. Es ist
daher nur natürlich, wenn sich diese
erlebten Gegensätze auch auf seine
Gedanken und Anschauungen ausgewirkt

haben. Bei aller Kritik an den
französischen Zuständen seiner Zeit
war er doch Monarchist, wollte keine
Republik und teilte das Leben der
aristokratischen Oberschicht. Doch als
Gutsbesitzer war er sehr sozial, die
zu seinem Gut gehörenden Bauern
und Bediensteten behandelte er stets
mit vollem Verständnis ihrer Situation
auf äusserst humane Weise.
Wir sagten eingangs, dass er kein
eigentlicher Freidenker war, er hat sich
in seinem Roman «L'lngenu» auch
mit dem Atheismus recht kritisch
auseinandergesetzt. Voltaire ist zeitlebens

Deist geblieben, er bekannte den
Glauben an einen Gott als einer
übernatürlichen Kraft und als Ursprung aller

moralischen Ordnung. Aber keiner
hat wie er die Kirche und alles Prie-
stertum unentwegt mit grösster Schärfe

angegriffen, es gibt keine Schrift
Voltaires, die nicht mindestens einen
Satz gegen das landläufige Christentum,

gegen die weltliche Macht der
Kirche und ihren zu seinen Zeiten
unerhörten Missbrauch enthält. Immer
wieder konstatiert er, dass es den
Priestern nur auf Geldmacherei
ankommt, immer wieder wettert er
gegen ihre Intoleranz und auch gegen
die systematische Verfälschung der
von ihnen selbst als heilig angeprie¬

senen Schriften, wo deren Text das
weltliche Geschäft des Priestertums
stören könnte.
Wenn seither einige der ärgsten
kirchlichen Uebergriffe in den verschiedensten

Ländern abgebaut oder wenigstens

eingeschränkt wurden, so
kommt das Verdienst daran Voltaire
zu. Denn wie kein anderer hat er im

18. Jahrhundert den Geist einer freien,
von keiner priesterlichen Macht
eingeschränkten und bedrohten Humanität

popularisiert. Die Durchsetzung
eines freien Humanismus und der
Aufklärungsphilosophie ist ihm gelungen,
weil er sich nicht mit philosophischen
Fachschriften begnügte, sondern weil
eben sein ganzes literarisches Werk
mit seiner anziehenden Sprache von
ihnen durchzogen war. Wenn wir es

zugespitzt sagen wollen: nicht seine

Philosophie, sondern seine Theaterstücke

haben der grossen Französischen

Revolution den Weg geebnet.
Er hat diese Revolution mit all ihren
Konsequenzen wohl nicht gewollt, sie
ist in vielem über seine Ideen
hinausgegangen. Marat und Robespierre
hätte er wahrscheinlich ebenso
bekämpft wie die Pfaffen, jeglicher
Fanatismus war ihm Feind. Aber für die

grossen humanistischen Ideen, die
hinter dieser Revolution standen, hat

er das breite Publikum gewonnen wie
kein anderer vor und neben ihm. Es

ist gewiss kein Zufall, dass in Frankreich

und nicht in den anderen europäischen

Ländern, in denen vor 1789

das gleiche von der Kirche
unterstützte Feudalsystem bestand, das
Volk zur Revolution schritt, für den
Antifeudalismus und den Antiklerikalismus

gewonnen war.
Das geistige Bild von Voltaire wäre
nicht vollkommen, würden wir
verschweigen, dass er mit zunehmendem
Lebensalter immer mehr einem
allgemeinen Pessimismus zuneigte, für den
ihm das grosse furchtbare Erdbeben
von Lissabon den ersten Anstoss gab.
Es gab ja ausserdem noch vielerlei,
was solchen Pessimismus wohl
begründete, und es gibt ja auch heute
in unserem Zeitalter hinreichend
Anlass zu einer pessimistischen
Weltbetrachtung, die nach unseren
Beobachtungen auch von immer weiteren
Kreisen geteilt wird.
Voltaires Wirken und Wirkung ist aber
doch ein Ansatzpunkt zu optimistischen

Hoffnungen. Dass ein grosser
Schriftsteller, dass die Literatur uner¬

träglich gewordene gesellschaftliche
Zustände dem Ende und besseren,
humanistischeren zuführen kann, mag
auch uns mit der Hoffnung erfüllen,
dass vieles, was uns heute bedrückt,
einst einer humanistischeren
Alternative weichen muss.

Walter Gyssling

Die Petrusmythe
ii.

Nachdem wir versucht haben, anhand
der Petrusquelle im Markus des
geschichtlichen Simon zu sichten,
stehen wir nun vor der Aufgabe, die
fortschreitende Mythologisierung des
Petrus festzustellen. Sie vollzieht sich in

zwei Stufen: Erstens in der sogenannten

Apostelgeschichte (auch im

Matthäus); und zweitens in Rom.
Das Matthäus «Evangelium» ist einerseits

nachpaulinisch, hält aber anderseits

an der jüdischen Messiaserwartung

fest — ein ungeheurer
Widerspruch.

Der Jesus des Matthäus bestätigt
durch das berühmte Fischwunder des
Petrus, dass die an den kommenden
Messias Jesus Glaubenden, die
jüdische Tempeltaxe zu zahlen verpflichtet

sind: «Auf dass wir ihnen (den
Juden) kein Aergernis geben, so gehe
hin an das Meer, und wirf die Angel,
und den ersten Fisch, der
heraufkommt, den nimm; und wenn du sein
Maul auftust, wirst du ein
Zweigroschenstück finden (die Tempelgebühr!,

Matth. 17, 27). Mit diesem Wunder

beginnt die evangelische
Mythologisierung des Simon-Petrus. Und
wie sein Meister, geht auch er auf
dem See spazieren: «Und Petrus trat
aus dem Schiff und ging auf dem Wasser

und kam auf Jesus zu.» (Matth.
14, 29)
Die «Apostelgeschichte» zeigt den

Kampf zwischen dem «Heidenapostel»
Paulus und dem Judenapostel Petrus.
Der Hauptteil, dem Lukas zugeschrieben,

schildert das Leben des Paulus.
Er wird von den jesuanischen
Anhängern des Petrus verfolgt; und
beruft sich auf sein römisches Bürgerrecht

und begibt sich unter den

Schutz des Kaisers in Rom: «Paulus
blieb zwei Jahre in seiner Wohnung
und nahm alle auf, die zu ihm kamen.»
So endet die Geschichte des Paulus

— kein Wort von einem Märtyrertod in

34



der «neronischen Christenverfolgung»».

Ein Jesuaner, Petrusanhänger, ärgerte

sich über den Vorrang des Paulus,

und will das Gleichgewicht mit
seinem Petrus herstellen. Dessen
Gestalt wird nun so von Mythen umrankt,
dass die historische Person
verschwindet. Er tut die gleichen Wunder,

wie sein Jesus: Wunderheilungen,

Teufelsaustreibungen, Totener-
weckungen, vergibt Sünden durch
Taufe auf den Namen des Jesus: «Wer
ihn nicht hören will, soll vertilgt werden;

in keinem andern ist das Heil.»

(Ap. gesch. 3, 9; 3, 23) Diese Vertilgung

wird auch vollzogen. Nach dem
Tode des Jesus richten die Jesuaner
einen Konsumkommunismus ein, warten

auf das zweite Kommen. Als Ana-
nias und Saphira nicht ihren ganzen
Erlös an die Gemeindekasse abliefern,

werden sie durch Petrus zutode
gebetet. «Und den Juden zu gefallen»
wird Petrus in einen Kerker geworfen,

mit Ketten gefesselt. Aber ein

Engel befreit ihn: «Und die Ketten fielen

von seinen Händen und sie gingen

durch die erste und zweite Wache
und kamen zu der eisernen,
verschlossenen Türe und sie tat sich
von selber auf.» Das ist wohl derselbe
Engel, der den Stein von des Jesus
Grab gewälzt hat? Nach der wunderbaren

Auferstehung geht Petrus zu
«den Jüngern und die entsetzten
sich.» (Ap. gesch. 12)
Wir wenden uns nun zu des Petrus
Karriere in Rom. Dass er in den 60er
Jahren nach Rom gereist sein soll,
um den widerspenstigen Juden seinen
Messias Jesus zu predigen, ist höchst
unwahrscheinlich. Er ist einfach
verschollen, wie auch sein Jesus
verschollen wäre, hätte ihn Paulus nicht
zum Gott gemacht.
Zeugnisse gibt es nicht, aber dafür
drei sich widersprechende Legenden:
Nach der einen soll er in Rom
gekreuzigt worden sein — und zwar auf
seinen eigenen Wunsch, um dem
Herrn nachzufolgen.
Nach dem blutrünstigen, schadenfrohen

Tertullian aus dem dritten
Jahrhundert soll er nach dem Brande
Roms im Jahre 64 als lebende Fackel
in Neros Gärten verbrannt worden
sein. Aber Scheiterhaufen für Ketzer
und für teufelsbesessene Hexen ist
eine christliche Erfindung, den
Römern unbekannt. Nach einer dritten
Legende soll er unter der nach ihm

benannten Peterskirche begraben
worden sein. Das entspricht einem
alten magischen Brauch, den Gott
durch Menschenopfer günstig zu stimmen.

Und — wie beerdigt man einen
verbrannten Leichnam?
Dass er durch die «neronische
Christenverfolgung» umgekommen sein
soll, ist deshalb unmöglich, weil es
damals in Rom noch gar keine Christen

gab. In den sechziger Jahren
gründete Paulus die ersten christlichen

Kirchen; die ersten, die sich
Christen nannten, gehörten zu seiner
Gemeinde in Antiochien: «Und es wurden

die Jünger zuerst in Antiochien
Christen genannt». (Ap. gesch. 11, 26)
Am Schluss des Römerbriefes grüsst
Paulus die Mitglieder seiner Kirche in

Rom. Er zählt rund dreissig männliche
und weibliche und ihre «Hausgenossen»

auf — und die sollte Kaiser Nero

im Jahre 64 verfolgt haben? Er
öffnete im Gegenteil die vatikanischen
Gärten als Zuflucht für die
Brandgeschädigten.

Tacitus (Annalen 11, 44) berichtet um
117 herum ein «vulgäres Gerücht»
(Appellatio vulgi), das er von der
über die Christen und ihre angebliche
Verfolgung unter Nero vernommen
hatte. Er kennt sie als eine jüdische
Sekte. Kein christlicher Schreiber der
ersten zwei Jahrhunderte weiss etwas
von dieser neronischen Christenverfolgung.

Tacitus bezeichnet die Christen als
ein «Abscheu des Menschengeschlechts»

(odium generis humani).
Das kann ebenso sowohl heissen,
dass sie das Menschengeschlecht
verabscheut haben, oder dass sie
vom Menschengeschlecht
verabscheut wurden. Arthur Drews hat in

seinem Buche die Peterslegende
(1910) alle Quellen gründlich
untersucht; sein Ergebnis: «In Wahrheit
hat die neronische Christenverfolgung
nie stattgefunden. Sie ist ein reines
Phantasieerzeugnis der Kirche
Später sind die Christen nicht wegen
ihres Glaubens, als vielmehr aus
politischen Gründen verfolgt worden
als Zerstörer der Einheit und des in-
nern Friedens».
Der römische Historiker Sueton
bezeugt ausdrücklich, dass Nero fremden

Religionen gegenüber tolerant
gewesen sei.
Wie kamen die Christen in den
Verdacht, Brandstifter gewesen zu sein?
Die Antwort auf diese Frage steht in

der Apokalypse des Johannes von
Patmos. Er schwelgt in schadenfrohen

Wunschträumen über kosmische
Feuerbrünste, wodurch der «Zorn des
Lamms» die Erde verwüstet und die
Könige und Grossen «dieser Welt»
vernichtet.

III.

Der Engländer James Frazer
veröffentlichte 1890 sein umfassendes
Werk «Der goldene Zweig» (The golden

bough, ausgesprochen «bau») in

zwölf Bänden. Das Werk untersucht
die mythischen Vorstellungen und
magischen Gebräuche im hellenistischrömischen

Reich. Später folgte eine
kurze Fassung in zwei Bänden. Diese
ist jetzt auch in deutscher Uebersetzung

erhältlich (Ullstein Verlag).
Sigmund Freud kannte es und
entdeckte in ihm die Verwandtschaft der
mythisch-magischen Weltanschauung
mit den Träumen und Zwangshandlungen

seiner Patienten. Zum
Verständnis unserer nächsten Frage: Wie
wird Petrus zum Himmelspförtner und

Wettergott ist diese wissenschaftliche
Bearbeitung des Irrationalen
unentbehrlich. Wie Traumbilder sich
verschieben und verschmelzen und
gegensätzliche Stimmungen symbolisieren,

so geschieht es auch mit mythischen

Vorstellungen.
Arthur Drews sagt in seiner
Petruslegende (1910): «Indessen ist die
Unklarheit über diese Dinge in den Kreisen

der Gebildeten so gross, und das
Auftreten Roms so keck, dass man um
der geschichtlichen Wahrheit willen
auch bereits von andern darüber
Vorgebrachtes nicht häufig genug wiederholen

kann.»
Der römische Petrus ist im Besitz der
Himmelsschlüssel, die noch in der
päpstlichen Fahne figurieren. In den
«Evangelien» werden sie ihm, wie
schon angeführt, von «Jesus»
übergeben. In der Apokalypse sagt der
gnostische (überweltliche) «Jesus»:
«Ich bin der erste und der letzte
Ich war tot. Und siehe, ich bin
lebendig von Ewigkeit zu Ewigkeit und
besitze die Schlüssel der Hölle und
des Todes.» (Ap. I, 17—18) Im
ägyptischen Totenbuch spricht ein
«Petra»: Im Bereich der Abgeschiedenen
versehe er das Amt des Pförtners und
besitze die Schlüssel der Unterwelt.
Aber auch der altrömische Gott Janus
(daher unser Januar) heisst
«Schlüsselträger» (claviger). Er eröffnet und

35



schliesst den astrologischen Jahreskreis.

Er wird als doppelgesichtig
dargestellt, weil er sowohl auf den
Anfang wie auch auf das Ende schaut.
Er ist der Gott aller Türen (janua). Er
ist ein Wettergott und hilft in Wassernot.

Sein Fest am 18. Januar wurde
zur «Stuhlfeier Petri».
Petrus auch hat eine intime Beziehung

zum Wasser (auf dem er
wandelt). Drews sieht daher auch mythische

Verwandtschaft mit dem
griechischen «Meergreis» Protheus. Wie
das Meer verwandelt er seine Gestalt,
wenn er die Tiere des Poseidon «weidet»;

das passt, meint Drews, zu der
wankelmütigen, unzuverlässigen,
wetterwendischen Figur des legendarischen

Petrus.
Wie Janus, so hatte auch der persische

Sonnengott Mithra eine
Kultstätte auf dem geschichtsträchtigen
vatikanischen Hügel. Sein Titel
«unbesiegbare Sonne» (sol invictus) ging
auf Christus über. Mithra heisst auch
«Petrogenes», aus dem Felsen
entspringend, weil sein heiliges Feuer
aus dem Funken eines Steins geschlagen

wurde. Sein Krummstab, von Pe-

Nach Lukas II, 1 —2 wurde Maria
schwanger, als Augustus einen Zensus

d. h. eine Schätzung anbefahl und

zwar wäre es Roms «allerälteste
Schätzung» gewesen. Diese erfolge
erst 5—7 nach der «Geburt Christi»
und nebenbei hiess der Statthalter von
Syrien, dem jener Palästinas
unterstand, nicht Cyrenius, wie der Evangelist

behauptet, sondern Sulpicius
Quirinius. Kaum in Bethlehem
angekommen, erfolgt die wunderbare
Geburt. Cyrenius, den Lukas den
Statthalter nennt, war erst +7—11 in
Palästina. Lysanias soll Tetrarch von
Abilene gewesen sein, als Johannes
(der Mann der Sommersonnwende
gegenüber Jesus, dem Vertreter der
Wintersonnwende) predigte. Aber es
gab nie eine «Tetrarchie Abilene» und
zudem war der wirkliche Lysanias um
diese Zeit schon 36 Jahre tot; ebenso
wie Herodes, der im Jahre 4 «vor
Christi Geburt» gestorben war.
Im Jahre +6 kam Quirinius als
Statthalter nach Syrien, während Coponius
sein Vertreter in Judäa war; die Ge-

trus und seinen bischöflichen
«Nachfolgern» übernommen, ist der Hirtenstab,

mit dem er die Völker
beherrscht: «Der Herr ist mein Hirte.»
Sein Tier ist der Hahn, der den
Sonnenaufgang anzeigt. Dieser Hahn des
Mithra schmückt unzählige Kirchentürme.

Der Mithrakult in Rom verschmolz mit
dem syrischen Attis oder Adonai der
syrischen Mysterien, in welchem sein
Tod (im Winter) und seine Auferstehung

(im Frühling) gefeiert wurde.
Früher wurde in Rom der Thron des
Apostelfürsten gezeigt — bis die
Archäologen erkannten, dass es sich
um einen Mithraaltar handelte,
geschmückt mit den zwölf astrologischen

Symbolen.
Gustav Emil Müller

Nachtrag

Soeben finde ich in James Frazer: «Der
goldene Zweig» Band I, S. 243 folgendes
über den römischen Gott Janus: «Als
Wächter der Tore wurde er mit Schlüsseln
in der Hand dargestellt.» Das ist eine
wertvolle Ergänzung zur «Petrusmythe».

G. E. M.

richtsbarkeit für Juda war von Syrien
abhängig. Der «Landpfleger» nach
Coponius kam im Jahre +9 und hiess
Marcus Ambivius, später kamen An-
nius Rufus + 11), Valerius Gratus und
erst dann folgte Pontius Pilatus (26—

G.E.Müller 80 Jahre

Am 12. Mai wird Gustav Emil Müller
80 Jahre. Wir haben unser Mitglied
der Ortsgruppe Bern durch seine
zahlreichen vor allem bibelkritischen
Aufsätze im «Freidenker» kennen und
schätzen gelernt. Sein 80. Geburtstag
veranlasst uns, genauer anzugeben,
wer dieser den meisten nur als G.E.

Müller bekannte Gesinnungsfreund
eigentlich ist. Er ist emerierter Professor

der amerikanischen Universität in

Oklahama. Mindestens in philosophischen

Kreisen ist er durch eine

grosse Anzahl von Veröffentlichungen
vor allem im englischen Sprachbereich

bekannt geworden, ist aber auch

36), der syrische Statthalter war Sila-
nus, dann Vitellius; Pontius Pilatus
wurde +36 wegen verschiedener «Un-

reinlichkeiten» durch Marcellus
ersetzt und musste sich in Rom
verantworten, wo er auch starb.

Augustus hatte seine Regierungstaten
auf Bronzetafeln, den sogenannten
«Tafeln von Ancyra» eingraben lassen
und darin kommt kein Jesus mit seiner

Kreuzigung vor, also mussten die
Pfaffen solche Einschaltungen bei den
Schriften aus der behaupteten Zeit,
da dies geschehen sein soll,
einschmuggeln. In den Tafeln steht aber,
dass römische Schätzungen lediglich
in den Jahren —27, —7 und +14
stattgefunden haben. Demnach müsste

Jesus mindestens 6 Jahre vor seiner

Geburt zur Welt gekommen sein.
Nun war aber zu der Zeit nicht Quirinius

in Syrien; der römische Statthalter

zur Zeit Herodes Tod hiess Quin-
tilius Varus — derselbe, der sich im

Teutoburger Wald in einen Hinterhalt
hat locken lassen (was in Deutschland

als grosser Schlachtensieg gefeiert

wird, obwohl er auf den Gang der
Geschichte wenig Einfluss hatte).

Lukas, Irenäus und das Einschiebsel
im Tacitus behaupten, Jesus «litt» unter

Tiberius, der +36 starb. Die Frage,
wann die «wunderbare Geburt» Jesu
stattfand und der Nullpunkt unseres
Kalenders bestimmt wurde, bleibt
daher ungelöst, und das einzig Vernünftige

ist daher, geschichtliche Zeitrechnung

mit Plus und Minus anzugeben,

wie es bei den drei Thermometern

geschieht, die verschiedentlich
erfunden wurden. Otto Wolfgang

im deutschen Sprachbereich kein
Unbekannter. Alle seine Werke hier
aufzuzählen, würde den Rahmen einer
Würdigung überschreiten. Es sind
zwanzig Bücher und eine grosse
Anzahl von Aufsätzen und Vorträgen in

verschiedensten Gegenden der Welt.
Es ist erfreulich, dass solche
Persönlichkeiten den Weg zu uns gefunden
haben. Dadurch wird sicherlich das

geistige Niveau unserer Vereinigung
gehoben.
Müller ist Schweizer, in Bern 1898
geboren, besuchte dort das Gymnasium,
studierte in Bern Geschichte und
Geographie, dann in Heidelberg und Bern

Unser «Christi-Geburt»-Kalender

36


	Die Petrusmythe : II. [Schluss]

