
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 5

Artikel: Zum 200. Todestag Voltaires

Autor: Gyssling, Walter

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414387

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


r

Freidenker
Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Sie lesen in dieser Nummer.

Die Petrusmythe (Schluss)

Unser «Christi-Geburts»-Kalender

G. E. Müller 80 Jahre alt

Nr. 5 61. Jahrgang Aarau, Mai 1978

Zum 200. Todestag Voltaires

Wir müssen in diesen Wochen eines
Mannes gedenken, der kein Freidenker

in dem Sinne war, wie wir heute
diesen Begriff verstehen, der aber zu
seiner Zeit die Entwicklung eines
freien Denkens mehr gefördert hat als
irgend einer seiner Zeitgenossen. Am
20. Mai 1778 ist in Paris Francois
Maria Arouet gestorben, der unter
seinem Schriftstellerpseudonym Voltaire
mit Recht als der freieste Kopf seines
Jahrhunderts galt.

Als Sohn eines begüterten Notars
geboren, in einem Jesuitenkolleg
erzogen, wurde Voltaire bereits als 23-

jähriger über elf Monate in der
Bastille eingekerkert, irrtümlich noch
dazu als angeblicher Autor eines
gegen den König gerichteten Pamphlets,
das er gar nicht verfasst hatte. Im

Gefängnis schrieb er eine Oedipus-
Tragödie, die der Beginn seines
ausgedehnten dramatischen Schaffens
war. Insgesamt hat er 65 Theaterstücke,

meist Tragödien, aber auch
einige Komödien geschrieben. Wenigen

Monaten der Freiheit folgte wegen

einer von ihm ausgegangenen
Duellforderung eine zweite Gefängniszeit,

doch wurde diese Strafe bald in

Verbannung umgewandelt.
Voltaire ging nach England, das
damals als das freieste Land Europas
galt und ihn deshalb anzog. Beeindruckt

von den englischen Forschern
und Philosophen Newton, Locke Bayle
veröffentlichte er seine «Lettres philo-
sophiques», die er später noch in
Frankreich durch die «Bemerkungen

über die Gedankenwelt Pascals»
ergänzte.

Nach Frankreich zurückgekehrt, lebte
er einige Jahre auf Schloss Cirey bei
seiner Freundin, der Madame de Cha-
telet, einer ebenso schönen wie
geistvollen Frau, der er viele Anregungen
für sein Schaffen verdankte. Nach
ihrem Tod (1749) folgte er einer
Einladung Friedrich des Grossen nach
Berlin, doch zerbrach die Freundschaft

dieser beiden bedeutenden
Männer nach einigen Jahren wegen
Voltaire's bissiger Kritik an dem von
Friedrich dem Grossen hochgeschätzten

Präsidenten Maupertuis der
preussischen Akademie der Wissenschaften.

Teils dank seiner literarischen
Erfolge, teils durch das Erbteil von
seinem Vater war Voltaire inzwischen
reich geworden und erwarb das dicht
an der Schweizer Grenze bei Genf
gelegene Gut Ferney, vorübergehend
auch ein Landhaus in der Nähe von
Lausanne. Er liess sich in Ferney
nieder, weil er dort durch Uebertritt in

die Schweiz im Notfall allen von sei¬

nen Gegnern angestifteten Verfolgungen

entgehen konnte.
Solche Anfeindungen und Verfolgungen

wechselten dauernd mit den
höchsten Ehrungen. König Ludwig XV.

liebte ihn zwar keineswegs, aber er
tolerierte ihn und sein literarisches
Wirken. Voltaire wurde Mitglied der
Academie der Wissenschaften und

königlicher Kammerherr.
Als Fünfziger wandte er sich, der früher

hauptsächlich dramatischer und

epischer Dichter war — seine «Hen-
riade», ein Lobgesang auf den König
Heinrich IV., wurde im 18. Jahrhundert
eine Art französischen Nationalepos
— der prosaischen Literatur zu. In

Cirey entstanden seine grösseren
Romane «Zadig», «Mikromegas», «L'ln-
genu» (deutsch: «Das Naturkind»),
«Die Prinzessin von Babylon» und der
bekannteste von allen: «Candide».
Daneben hat Voltaire auch zahlreiche
kleinere Erzählungen geschrieben, hat
an Diderots Enzyclopaedie mitgearbeitet,

einen «Discours sur l'Homme»
und später mit seinem «Essai sur les

moeurs et l'esprit des nations» eine
Art soziologisch orientierter
Universalgeschichte verfasst, deren Leitmotiv

die Entwicklung des Menschen von
primitiver Roheit zur Vernunft bildet.
Mit dem «Traite sur la Tolerance»

Haben Sie den Freidenker bezahlt?

Allen, die dies getan haben, danken wir herzlich, besonders jenen, die auch
für den Pressefonds gespendet haben.

Die noch Säumigen bitten wir um rasche Bezahlung. Sie ersparen sich eine
Mahnung und uns unnötige Kosten und Arbeit.

Die Geschäftsstelle

33



griff Voltaire in die Verfolgung des

Hugenotten Calas ein, gegen die er
leidenschaftlich protestierte.
Zwei von Voltaires bedeutendsten
Tragödien «Mahomet» und «Tancred»
hat kein Geringerer als Goethe ins
Deutsche übersetzt.
Erst 1778 begab sich Voltaire wieder
nach Paris, um dort der Aufführung
seines Dramas «Irene» beizuwohnen.
Die Triumphe, mit denen der damals
schon kränkliche Greis überschüttet
wurde, ertrug er nicht mehr, er starb
nach kurzem Aufenthalt. Die
hauptstädtische Kirche verweigerte ein
Begräbnis auf einem kirchlichen Friedhof,

nur ein ihm persönlich befreundeter

Dorfpfarrer liess ihn auf seinem
Friedhof beisetzen. Nach der grossen
Revolution wurde dann sein Leichnam
in die Ruhmeshalle des Pantheons
überführt, sein Herz wurde konserviert
und ist in der französischen
Nationalbibliothek aufbewahrt.
Ein Leben also, das voll war von
Gegensätzen und Widersprüchen. Es ist
daher nur natürlich, wenn sich diese
erlebten Gegensätze auch auf seine
Gedanken und Anschauungen ausgewirkt

haben. Bei aller Kritik an den
französischen Zuständen seiner Zeit
war er doch Monarchist, wollte keine
Republik und teilte das Leben der
aristokratischen Oberschicht. Doch als
Gutsbesitzer war er sehr sozial, die
zu seinem Gut gehörenden Bauern
und Bediensteten behandelte er stets
mit vollem Verständnis ihrer Situation
auf äusserst humane Weise.
Wir sagten eingangs, dass er kein
eigentlicher Freidenker war, er hat sich
in seinem Roman «L'lngenu» auch
mit dem Atheismus recht kritisch
auseinandergesetzt. Voltaire ist zeitlebens

Deist geblieben, er bekannte den
Glauben an einen Gott als einer
übernatürlichen Kraft und als Ursprung aller

moralischen Ordnung. Aber keiner
hat wie er die Kirche und alles Prie-
stertum unentwegt mit grösster Schärfe

angegriffen, es gibt keine Schrift
Voltaires, die nicht mindestens einen
Satz gegen das landläufige Christentum,

gegen die weltliche Macht der
Kirche und ihren zu seinen Zeiten
unerhörten Missbrauch enthält. Immer
wieder konstatiert er, dass es den
Priestern nur auf Geldmacherei
ankommt, immer wieder wettert er
gegen ihre Intoleranz und auch gegen
die systematische Verfälschung der
von ihnen selbst als heilig angeprie¬

senen Schriften, wo deren Text das
weltliche Geschäft des Priestertums
stören könnte.
Wenn seither einige der ärgsten
kirchlichen Uebergriffe in den verschiedensten

Ländern abgebaut oder wenigstens

eingeschränkt wurden, so
kommt das Verdienst daran Voltaire
zu. Denn wie kein anderer hat er im

18. Jahrhundert den Geist einer freien,
von keiner priesterlichen Macht
eingeschränkten und bedrohten Humanität

popularisiert. Die Durchsetzung
eines freien Humanismus und der
Aufklärungsphilosophie ist ihm gelungen,
weil er sich nicht mit philosophischen
Fachschriften begnügte, sondern weil
eben sein ganzes literarisches Werk
mit seiner anziehenden Sprache von
ihnen durchzogen war. Wenn wir es

zugespitzt sagen wollen: nicht seine

Philosophie, sondern seine Theaterstücke

haben der grossen Französischen

Revolution den Weg geebnet.
Er hat diese Revolution mit all ihren
Konsequenzen wohl nicht gewollt, sie
ist in vielem über seine Ideen
hinausgegangen. Marat und Robespierre
hätte er wahrscheinlich ebenso
bekämpft wie die Pfaffen, jeglicher
Fanatismus war ihm Feind. Aber für die

grossen humanistischen Ideen, die
hinter dieser Revolution standen, hat

er das breite Publikum gewonnen wie
kein anderer vor und neben ihm. Es

ist gewiss kein Zufall, dass in Frankreich

und nicht in den anderen europäischen

Ländern, in denen vor 1789

das gleiche von der Kirche
unterstützte Feudalsystem bestand, das
Volk zur Revolution schritt, für den
Antifeudalismus und den Antiklerikalismus

gewonnen war.
Das geistige Bild von Voltaire wäre
nicht vollkommen, würden wir
verschweigen, dass er mit zunehmendem
Lebensalter immer mehr einem
allgemeinen Pessimismus zuneigte, für den
ihm das grosse furchtbare Erdbeben
von Lissabon den ersten Anstoss gab.
Es gab ja ausserdem noch vielerlei,
was solchen Pessimismus wohl
begründete, und es gibt ja auch heute
in unserem Zeitalter hinreichend
Anlass zu einer pessimistischen
Weltbetrachtung, die nach unseren
Beobachtungen auch von immer weiteren
Kreisen geteilt wird.
Voltaires Wirken und Wirkung ist aber
doch ein Ansatzpunkt zu optimistischen

Hoffnungen. Dass ein grosser
Schriftsteller, dass die Literatur uner¬

träglich gewordene gesellschaftliche
Zustände dem Ende und besseren,
humanistischeren zuführen kann, mag
auch uns mit der Hoffnung erfüllen,
dass vieles, was uns heute bedrückt,
einst einer humanistischeren
Alternative weichen muss.

Walter Gyssling

Die Petrusmythe
ii.

Nachdem wir versucht haben, anhand
der Petrusquelle im Markus des
geschichtlichen Simon zu sichten,
stehen wir nun vor der Aufgabe, die
fortschreitende Mythologisierung des
Petrus festzustellen. Sie vollzieht sich in

zwei Stufen: Erstens in der sogenannten

Apostelgeschichte (auch im

Matthäus); und zweitens in Rom.
Das Matthäus «Evangelium» ist einerseits

nachpaulinisch, hält aber anderseits

an der jüdischen Messiaserwartung

fest — ein ungeheurer
Widerspruch.

Der Jesus des Matthäus bestätigt
durch das berühmte Fischwunder des
Petrus, dass die an den kommenden
Messias Jesus Glaubenden, die
jüdische Tempeltaxe zu zahlen verpflichtet

sind: «Auf dass wir ihnen (den
Juden) kein Aergernis geben, so gehe
hin an das Meer, und wirf die Angel,
und den ersten Fisch, der
heraufkommt, den nimm; und wenn du sein
Maul auftust, wirst du ein
Zweigroschenstück finden (die Tempelgebühr!,

Matth. 17, 27). Mit diesem Wunder

beginnt die evangelische
Mythologisierung des Simon-Petrus. Und
wie sein Meister, geht auch er auf
dem See spazieren: «Und Petrus trat
aus dem Schiff und ging auf dem Wasser

und kam auf Jesus zu.» (Matth.
14, 29)
Die «Apostelgeschichte» zeigt den

Kampf zwischen dem «Heidenapostel»
Paulus und dem Judenapostel Petrus.
Der Hauptteil, dem Lukas zugeschrieben,

schildert das Leben des Paulus.
Er wird von den jesuanischen
Anhängern des Petrus verfolgt; und
beruft sich auf sein römisches Bürgerrecht

und begibt sich unter den

Schutz des Kaisers in Rom: «Paulus
blieb zwei Jahre in seiner Wohnung
und nahm alle auf, die zu ihm kamen.»
So endet die Geschichte des Paulus

— kein Wort von einem Märtyrertod in

34


	Zum 200. Todestag Voltaires

