Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz
Band: 61 (1978)

Heft: 5

Artikel: Zum 200. Todestag Voltaires

Autor: Gyssling, Walter

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-414387

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-414387
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

Freidenker

Monatsschrift der Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Nr.5 61.Jahrgang

Aarau, Mai 1978

Sie lesen in dieser Nummer...

Die Petrusmythe (Schluss)

Unser «Christi-Geburts»-Kalender

G. E. Miiller 80 Jahre alt

Zum 200. Todestag Voltaires

Wir missen in diesen Wochen eines
Mannes gedenken, der kein Freiden-
ker in dem Sinne war, wie wir heute
diesen Begriff verstehen, der aber zu
seiner
freien Denkens mehr geférdert hat als
irgend einer seiner Zeitgenossen. Am
20. Mai 1778 ist in Paris Frangois
Maria Arouet gestorben, der unter sei-
nem Schriftstellerpseudonym Voltaire
mit Recht als der freieste Kopf seines
Jahrhunderts galt.

Als Sohn eines beguterten Notars
geboren, in einem Jesuitenkolleg er-
zogen, wurde Voltaire bereits als 23-
jahriger lber elf Monate in der Ba-
stille eingekerkert, irrtiimlich noch
dazu als angeblicher Autor eines ge-
gen den Konig gerichteten Pamphlets,
das er gar nicht verfasst hatte. Im
Gefangnis schrieb er eine Oedipus-
Tragddie, die der Beginn seines aus-
gedehnten dramatischen Schaffens
war. Insgesamt hat er 65 Theater-
sticke, meist Tragddien, aber auch
einige Komddien geschrieben. Weni-
gen Monaten der Freiheit folgte we-
gen einer von ihm ausgegangenen
Duellforderung eine zweite Gefangnis-
zeit, doch wurde diese Strafe bald in
Verbannung umgewandelt.

Voltaire ging nach England, das da-
mals als das freieste Land Europas
galt und ihn deshalb anzog. Beein-
druckt von den englischen Forschern
und Philosophen Newton, Locke Bayle
verbffentlichte er seine «Lettres philo-
sophiques», die er spater noch in
Frankreich durch die «Bemerkungen

Zeit die Entwicklung eines

tiber die Gedankenwelt Pascals» er-
ganzte.

Nach Frankreich zuriickgekehrt, lebte
er einige Jahre auf Schloss Cirey bei
seiner Freundin, der Madame de Cha-
telet, einer ebenso schénen wie geist-
vollen Frau, der er viele Anregungen
fir sein Schaffen verdankte. Nach
ihrem Tod (1749) folgte er einer Ein-
ladung Friedrich des Grossen nach
Berlin, doch zerbrach die Freund-
schaft dieser beiden bedeutenden
Méanner nach einigen Jahren wegen
Voltaire’s bissiger Kritik an dem von
Friedrich dem Grossen hochgeschéatz-
ten Prasidenten Maupertuis der preus-
sischen Akademie der Wissenschaf-
ten.

Teils dank seiner literarischen Er-
folge, teils durch das Erbteil von sei-
nem Vater war Voltaire inzwischen
reich geworden und erwarb das dicht
an der Schweizer Grenze bei Genf ge-
legene Gut Ferney, voriibergehend
auch ein Landhaus in der N&he von
Lausanne. Er liess sich in Ferney nie-
der, weil er dort durch Uebertritt in
die Schweiz im Notfall allen von sei-

nen Gegnern angestifteten Verfolgun-
gen entgehen konnte.

Solche Anfeindungen und Verfolgun-
gen wechselten dauernd mit den
héchsten Ehrungen. Kénig Ludwig XV.
liebte ihn zwar keineswegs, aber er
tolerierte ihn und sein literarisches
Wirken. Voltaire wurde Mitglied der
Academie der Wissenschaften und
kéniglicher Kammerherr.

Als Fiinfziger wandte er sich, der frii-
her hauptsachlich dramatischer und
epischer Dichter war — seine «Hen-
riade», ein Lobgesang auf den Konig
Heinrich IV., wurde im 18. Jahrhundert
eine Art franzosischen Nationalepos
— der prosaischen Literatur zu. In
Cirey entstanden seine grosseren Ro-
mane «Zadig», «Mikromegas», «L’In-
genu» (deutsch: «Das Naturkind»),
«Die Prinzessin von Babylon» und der
bekannteste von allen: «Candide».
Daneben hat Voltaire auch zahlreiche
kleinere Erzahlungen geschrieben, hat
an Diderots Enzyclopaedie mitgear-
beitet, einen «Discours sur 'Homme»
und spéter mit seinem «Essai sur les
moeurs et I'esprit des nations» eine
Art soziologisch orientierter Univer-
salgeschichte verfasst, deren Leitmo-
tiv die Entwicklung des Menschen von
primitiver Roheit zur Vernunft bildet.
Mit dem «Traité sur la Tolérance»

Haben Sie den Freidenker bezahlt?

Allen, die dies getan haben, danken wir herzlich, besonders jenen, die auch
fiir den Pressefonds gespendet haben.

Die noch Saumigen bitten wir um rasche Bezahlung. Sie ersparen sich eine
Mahnung und uns unnétige Kosten und Arbeit.

Die Geschéftsstelle

33



griff Voltaire in die Verfolgung des
Hugenotten Calas ein, gegen die er
leidenschaftlich protestierte.

Zwei von Voltaires bedeutendsten
Tragddien «Mahomet» und «Tancred»
hat kein Geringerer als Goethe ins
Deutsche libersetzt.

Erst 1778 begab sich Voltaire wieder
nach Paris, um dort der Auffiihrung
seines Dramas «lrene» beizuwohnen.
Die Triumphe, mit denen der damals
schon krankliche Greis lberschiittet
wurde, ertrug er nicht mehr, er starb
nach kurzem Aufenthalt. Die haupt-
stadtische Kirche verweigerte ein Be-
grabnis auf einem kirchlichen Fried-
hof, nur ein ihm persénlich befreun-
deter Dorfpfarrer liess ihn auf seinem
Friedhof beisetzen. Nach der grossen
Revolution wurde dann sein Leichnam
in die Ruhmeshalle des Pantheons
tberfiihrt, sein Herz wurde konserviert
und ist in der franzdsischen Natio-
nalbibliothek aufbewahrt.

Ein Leben also, das voll war von Ge-
genséatzen und Widerspriichen. Es ist
daher nur natlrlich, wenn sich diese
erlebten Gegensatze auch auf seine
Gedanken und Anschauungen ausge-
wirkt haben. Bei aller Kritik an den
franzdsischen Zustdnden seiner Zeit
war er doch Monarchist, wollte keine
Republik und teilte das Leben der ari-
stokratischen Oberschicht. Doch als
Gutsbesitzer war er sehr sozial, die
zu seinem Gut gehodrenden Bauern
und Bediensteten behandelte er stets
mit vollem Verstdndnis ihrer Situation
auf ausserst humane Weise.

Wir sagten eingangs, dass er kein ei-
gentlicher Freidenker war, er hat sich
in seinem Roman «L’Ingenu» auch
mit dem Atheismus recht kritisch aus-
einandergesetzt. Voltaire ist zeitle-
bens Deist geblieben, er bekannte den
Glauben an einen Gott als einer liber-
natirlichen Kraft und als Ursprung al-
ler moralischen Ordnung. Aber keiner
hat wie er die Kirche und alles Prie-
stertum unentwegt mit grosster Schér-
fe angegriffen, es gibt keine Schrift
Voltaires, die nicht mindestens einen
Satz gegen das landlaufige Christen-
tum, gegen die weltliche Macht der
Kirche und ihren zu seinen Zeiten un-
erhérten Missbrauch enthalt. Immer
wieder konstatiert er, dass es den
Priestern nur auf Geldmacherei an-
kommt, immer wieder wettert er ge-
gen ihre Intoleranz und auch gegen
die systematische Verfdlschung der
von ihnen selbst als heilig angeprie-

34

senen Schriften, wo deren Text das
weltliche Geschéaft des Priestertums
stéren konnte.

Wenn seither einige der &drgsten kirch-
lichen Uebergriffe in den verschieden-
sten Landern abgebaut oder wenig-
stens eingeschrankt wurden, so
kommt das Verdienst daran Voltaire
zu. Denn wie kein anderer hat er im
18. Jahrhundert den Geist einer freien,
von keiner priesterlichen Macht ein-
geschrankten und bedrohten Humani-
tat popularisiert. Die Durchsetzung
eines freien Humanismus und der Auf-
klarungsphilosophie ist ihm gelungen,
weil er sich nicht mit philosophischen
Fachschriften begniigte, sondern weil
eben sein ganzes literarisches Werk
mit seiner anziehenden Sprache von
ihnen durchzogen war. Wenn wir es
zugespitzt sagen wollen: nicht seine
Philosophie, sondern seine Theater-
stiicke haben der grossen Franzési-
schen Revolution den Weg geebnet.
Er hat diese Revolution mit all ihren
Konsequenzen wohl nicht gewollt, sie
ist in vielem (iber seine Ideen hinaus-
gegangen. Marat und Robespierre
hatte er wahrscheinlich ebenso be-
kampft wie die Pfaffen, jeglicher Fa-
natismus war ihm Feind. Aber fiir die
grossen humanistischen Ideen, die
hinter dieser Revolution standen, hat
er das breite Publikum gewonnen wie
kein anderer vor und neben ihm. Es
ist gewiss kein Zufall, dass in Frank-
reich und nicht in den anderen europé-
ischen Landern, in denen vor 1789
das gleiche von der Kirche unter-
stlitzte Feudalsystem bestand, das
Volk zur Revolution schritt, fiir den
Antifeudalismus und den Antiklerika-
lismus gewonnen war.

Das geistige Bild von Voltaire wére
nicht vollkommen, wirden wir ver-
schweigen, dass er mit zunehmendem
Lebensalter immer mehr einem allge-
meinen Pessimismus zuneigte, fir den
ihm das grosse furchtbare Erdbeben
von Lissabon den ersten Anstoss gab.
Es gab ja ausserdem noch vielerlei,
was solchen Pessimismus wohl be-
griindete, und es gibt ja auch heute
in unserem Zeitalter hinreichend An-
lass zu einer pessimistischen Weltbe-
trachtung, die nach unseren Beob-
achtungen auch von immer weiteren
Kreisen geteilt wird.

Voltaires Wirken und Wirkung ist aber
doch ein Ansatzpunkt zu optimisti-
schen Hoffnungen. Dass ein grosser
Schriftsteller, dass die Literatur uner-

traglich gewordene gesellschaftliche
Zustdnde dem Ende und besseren,
humanistischeren zufiihren kann, mag
auch uns mit der Hoffnung erfiillen,
dass vieles, was uns heute bedriickt,
einst einer humanistischeren Alter-
native weichen muss.

Walter Gyssling

Die Petrusmythe

Nachdem wir versucht haben, anhand
der Petrusquelle im Markus des ge-
schichtlichen Simon zu sichten, ste-
hen wir nun vor der Aufgabe, die fort-
schreitende Mythologisierung des Pe-
trus festzustellen. Sie vollzieht sich in
zwei Stufen: Erstens in der sogenann-
ten Apostelgeschichte (auch im Mat-
thaus); und zweitens in Rom.

Das Matthdus «Evangelium» ist einer-
seits nachpaulinisch, halt aber ander-
seits an der judischen Messiaserwar-

tung fest — ein ungeheurer Wider-
spruch.
Der Jesus des Matthdus bestétigt

durch das beriihmte Fischwunder des
Petrus, dass die an den kommenden
Messias Jesus Glaubenden, die judi-
sche Tempeltaxe zu zahlen verpflich-
tet sind: «Auf dass wir ihnen (den
Juden) kein Aergernis geben, so gehe
hin an das Meer, und wirf die Angel,
und den ersten Fisch, der herauf-
kommt, den nimm; und wenn du sein
Maul auftust, wirst du ein Zweigro-
schenstiick finden (die Tempelge-
bihr!, Matth. 17, 27). Mit diesem Wun-
der beginnt die evangelische Mytho-
logisierung des Simon-Petrus. Und
wie sein Meister, geht auch er auf
dem See spazieren: «Und Petrus trat
aus dem Schiff und ging auf dem Was-
ser und kam auf Jesus zu.» (Matth.
14, 29)

Die «Apostelgeschichte» zeigt den
Kampf zwischen dem «Heidenapostel»
Paulus und dem Judenapostel Petrus.
Der Hauptteil, dem Lukas zugeschrie-
ben, schildert das Leben des Paulus.
Er wird von den jesuanischen An-
hédngern des Petrus verfolgt; und be-
ruft sich auf sein rémisches Biirger-
recht und begibt sich unter den
Schutz des Kaisers in Rom: «Paulus
blieb zwei Jahre in seiner Wohnung
und nahm alle auf, die zu ihm kamen.»
So endet die Geschichte des Paulus
— kein Wort von einem Martyrertod in



	Zum 200. Todestag Voltaires

