
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 4

Artikel: Die sechs Hauptformen des Glaubens

Autor: Radkau, Hans

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414383

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 18.02.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414383
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


liches Weib «Eva» und ging mit einer
schönen «Maria» auf Reisen; er
versendet an seine Anhänger Briefe, von
denen manche bloss für sie bestimmt
sind, andere werden gedruckt als
Werbeschriften, mit erotischen Bildern
und Knüttelversen wie
«Ich bin für hauchdünne Miniblusen,
Und hänge so gerne an Frauenbusen».

Frömmigkeit, lehrt er, muss sexuell
erreicht werden und dem folgt seine

Jüngerschaft gern nach. «Schau, dass
du weiter kommst, wenn du Sex nicht
willst; behalt' dir deinen Busenhalter!
Das Heil sitzt frei vom Fluch der
Kleidung und der Scham vor Nacktheit.
Dem Unreinen ist alles unrein». In

seinem Brief «Revolutionary Women»

lehrt er: «Im allgemeinen sollte eine
Frau so wenig Kleidung wie möglich
tragen, sodass sie teilweise enthüllt

wie teilweise provokativ ihre natürlichen

Reize zeigt». Gott verbietet vier
Formen von Sex: Hurerei, Ehebruch,

Inzest und Sodomie. Aber Bigamie
bzw. Vielweiberei sind im Alten
Testament ausdrücklich bezeugt und

von Gott befürwortet worden; solange
nicht übermässig, ist Onanie erlaubt,
ebenso vorehelicher Geschlechtsverkehr;

die Bibel hat nie gegen Lesbier
etwas gesagt. Ausdrücklich schreibt
MO:
«Von persönlicher Offenbarung und

Bibelstudium bin ich überzeugt, dass

Jesus selbst mit einigen Frauen,
unter denen er leben musste,
Geschlechtsverkehr hatte, im besonderen

Maria und Martha, und dennoch
blieb er sündenrein. Warum sollte es
sündhaft sein, mit anderen den
Geschlechtsverkehr, den er selbst
geschaffen hat, voll zu geniessen».
Gottes Familie fusst nicht auf
Monogamie, wir glauben nicht an «Jedem
das Seine» sondern «Jedem nach
seinem Bedarf». Man muss, um es dem
Menschenfischer Petrus gleichzutun,
den Angelhaken auswerfen, um ein
geschlechtswilliges Fischlein einzu-
fangen, das sei die religiöse Pflicht
der Frau.
Fromme Väter und Gatten hatten
Angst, dass junge Frauen diesen
Sirenentönen zum Opfer fallen könnten
und liefen zum Kadi. Das Büro des
Generalstaatsanwalts in New York
gab denn auch in 1974 einen
«Report» heraus, aber weiter geschah
nichts, weil die Gründe für Verleumdung

zu offen darlagen. Und wie bei
den Mormonen muss zugegeben wer¬

den, dass ausser jungen Neophyten
die meisten Familien, nachdem sie
sich die Hörner abgestossen haben,
in Monogamie zusammenleben.
Und schliesslich kann man doch
nicht Luther und seine altbiblischen
Vorbilder biosstellen ***)

Otto Wolfgang

*) Gen. XII und XX; Verführung von Feinden:
Richt.IV, Esther ll-VIII, Ruth lll/IV. Vgl.
die erotischen Bilder in Ezechiel IV.VI und
XXIII. — Dafür lassen die meisten Werke
Luthers seine Reden «Gegen die Juden
und ihre Lügen» und den «Schern
Hamphoras» (1542) aus, denn sie waren die
Vorbilder zu Hitlers Judengesetzen (siehe
meine engl. Uebersetzung «Von Luther zu
Hitler» in «Ethical Record» London, Sept.
1961 und «The Jewish Quarterly», London
Sommer 61, nachgedruckt in «The Jewish
Digest», Houston/Texas März 62 und «The
Liberal» Philadelphia July 1962.

Zunächst die Definition des Glaubens:
Dieser ist weder durch Sinne noch
Logik beweisbar. Trotzdem ist er aber
so tief mit dem seelischen Niveau der
ganzen Persönlichkeit verbunden,
dass er zur Opferung des eigenen
Lebens und auch das der anderen bereit
ist — wenn er die Macht dazu hat.
Daher ist Glaube von höchster sozialer

Bedeutung und in seiner Intensität
umso merkwürdiger, als er total relativ

ist: Glaube wechselt inhaltlich von
Land zu Land und von Jahrhundert
zu Jahrhundert, ist also lokal und
temporal stark schwankend. Zwar
beinhaltet er denselben Namen seiner
Gottheit, wie zum Beispiel «Jahwe»,
aber ändert sich vom Kriegsgott zum
Friedensgott, vom Stammesgott zum
Weltengott, so dass keiner weiss, was
der Gläubige überhaupt meint, wenn
er von seinem «Gott» spricht. Ausserdem

ist er historisch meist aus
mehreren Einzelgöttern durch einen
Suggestivredner (Moses und Paulus!) zu-
sammengefasst — genau wie es
Mohammed mit Allah gelang, aus
Vielgötterei einen Monotheismus zu
gestalten. Aus rein praktischen Gründen
geht ein grosser Gedanke durch die
Weltgeschichte: Ein Reich, ein König,
ein Gott!» Da der palästinensische Gott
Jahwe der Vater von Jesus sein soll
(damals leiblich und nicht etwa
«symbolisch» aufgefasst!), geht das
Problem uns alle an, vor allem die, welche

als politische Partei sich «christ-

**) Subiimierte Liebestollheit» im
«Freidenker» von April 1971.

***Vom 13. bis 15. Jahrhundert gab es in der
Schweiz, im Rheinland, in Schwaben und
den Niederlanden die «Brüder und Schwestern

des Freien Geistes», die predigten,
der mit Gott in mystischer Einheit verbundene

Mensch erwerbe volle Freiheit des
Geistes und Fleisches, denn infolge des
«göttlichen Funkens» in ihm, der im
Sexualverkehr fühlbar wird, wäre er über die
Sünde erhaben. Sie wurden von der
Inquisition verfolgt. Um 1325 hielten sie in
Köln in einer geheimgehaltenen Kapelle
ihre Messe mit einem lebenden Christus,
einem nackten Priester, der predigte, man
müsse zur fleischlichen Liebe und
Unschuld der Vorzeit zurückkehren;
Beischlaf wurde gleich in der Kirche
zelebriert. Auch die englischen «Ranters»
predigten Orgien, (mehr in meinem Artikel
«Die Hippies und ihre Vorgänger» im
deutschen «freidenker», März 1977).

lieh» nennen und daher uns eine derart

variable Historik als «unbedingte
ewige Wahrheit» aufdrängen — seit
Kaiser Konstantin, also seit fast 1600

Jahren. Da aber noch heute uns dieser

Glaube in der Schule als Unmündigen

und Urteilslosen aufgezwungen
wird, so dass unser Denken durch
«Jugendprägung» auch später oft
nicht mehr zu besserer Einsicht kommen

kann, ist solch unbeweisbarer,
aber trotzdem ungeheuer rechthaberischer

Glaube eine schwere
Bildungsgefahr für die Nation — egal
ob der Glaube religiös oder politisch
(wie etwa zu Hitler oder Stalin) geartet

ist. Auch philosophisch sind solche

Zwangsvorstellungen schon den
Kindern aufzuoktroyieren, wenn sie
von ihren Eltern immerfort optimistisch,

pessimistisch, fatalistisch,
rational oder irrational, individualistisch
oder kollektivistisch erzogen werden.
Weil ausserdem Glaube statt Kritik
nur blinden Gehorsam fordert, der
bequemer ist als exaktes Denken, findet

er sich bei allen Bevölkerungsschichten,

vom Professor bis zum
Hilfsschüler (in Deutschland machte

sogar der Nobelpreisträger Lenard
beim NS-Glauben mit!). Ueberzeugung
ist immer wichtiger als Tatsachen —
getreu nach Hegel und allen anderen
Philosophen, denen die praktische
Anwendung «unwissenschaftlicher»
ist als der Gedanke: In Wirklichkeit
ist die Praxis wegen ihrer unvorher-

Die sechs Hauptformen des Glaubens

26



sehbaren Schwierigkeiten unbequemer

als die Theorie: Denkfaulheit ist
also ein weiterer Grund für Glauben.

— Wie tief Glauben das Gefühlsleben
der Betroffenen aufwühlt, erkennt man
daran, dass sogar das Sexleben sich
darnach ausrichtet, indem es den
Menschen lieber seelisch krank macht
(ekklesiogen gestört!), als seinen
angeborenen oder frühzeitlich erworbenen

Anlagen zu folgen. Da die Bibel

sogar Gedankensünden verbietet,
kann man sich vorstellen, wie sehr
die Verbote jeden Einzelnen fesseln.
Das Evangelium ist also nicht nur
«Opium bzw. Frohbotschaft», sondern
ebenso auch «Drohbotschaft». Es

kommt nur darauf an, was man selber
dabei empfindet: Soll man sich
besänftigen oder zum Selbstmord treiben

lassen?
Sogar anatomisch lässt sich das
Glaubenszentrum lokalisieren: Es kann
keinesfalls zur Grosshirnrinde gehören,

wo unser bewusstes Denken
erfolgt, sondern es kann nur zum unbe-
wussten Teil unseres Hirns gehören,
das für die Gefühlswelt zuständig ist:
Dieses Unbewusste schleppen wir
schon seit Jahrmillionen noch aus der
Affenzeit mit uns herum. Glauben ziert
also mehr den Vierbeiner als den
Zweifüsser. Trotzdem beherrscht er
unser Wahrnehmungs- und Denkwesen:

Jeder kann kontrollieren, dass er
oft nur das sieht oder hört, was ihn
interessiert, also seelisch gefangen
nimmt. Das dann folgende Nachdenken

basiert aber auf dem Wahrgenommenen.

So sind wir alle noch
Gefangene ehemaliger Tierheit, dem
noch keine Vernunft zur Verfügung
stand.
Nur aus diesen Tiefen können das
Streben nach «grösstem Glück» und
zugleich «ewiger Geborgenheit» stammen,

die jedes Lebewesen durchdringen,

das aber zugleich auf jeden
Beweis verzichten muss.
Beispiele sind z. B. die Terroristen,
die ohne exakte Definitionen und ohne
feste Vorstellungen, wie man es besser

machen könnte als das «Establishment»,

mit Kaufhausbrandstiftungen,
Geisel- und Flugzeugentführungen uns
alle erschüttern - zumal sie ihre «höchsten

Ideale» hiermit verwirklichen wollen.

Aehnlich sind die neuen
Glaubensformen aus Ostasien, die mit
ihrer «Krishna-Suggestion» unsere
Jugend sich so Untertan machen, dass
sie blind und willenlos Elternhaus und

Schule verlassen, ihr Geld der Sekte
vermachen, aber zugleich mit Bettelbetrug

ihre unlauteren Ziele verraten,
wie die angestrengten Prozesse
zeigen.

Da innere Ueberzeugung und
Machtanspruch aller Glaubensarten meist
im umgekehrten Verhältnis zur Moral
und Beweisbarkeit stehen, verfolgen
wir hier die wichtigsten Arten des
Glaubens, den wir in folgende (oft
ineinander übergehende) Gruppen
einteilen:
1.) Leichtgläubigkeit glaubt einfach
das, was gesagt wird, nimmt also das
Wort für die Tat, den Willen für Realität,

verwechselt Wunsch und Wirklichkeit

oder Innen- und Aussenwelt. Aus
subjektiven Gefühlen heraus vertraut
man in solcher Wortgläubigkeit, also
Wortfetischismus, auf «zweifelsfreie
objektive Richtigkeit». — Moderne
Reklame nutzt dieses kritiklose
Fürwahrhalten unseres Unbewussten aus,
indem sie durch ewige Wiederholung
vieldeutiger Schlagworte den Leuten
das bietet, was sie gerne hören sollen

— und bald auch wollen. Obendrein

braucht man dabei nicht
nachzudenken und merkt nicht, wie man
manipuliert wird. Allmählich versteht
jeder aus Wort und Bild der Propaganda

gerade das, was ihm selber
gefällt: Dreht es sich dabei um
ethische Ansprüche, wie etwa in einer
Kirchenpredigt, so erzeugt solche
Vieldeutigkeit einen moralischen
Nihilismus, wie ihn gerade die Gläubigen

am meisten vermeiden möchten.
Aber die Differenzen der
Kirchengeschichte beweisen die Tatsächlichkeit

solch urigewollter Folgen, die
man durch Denkfaulheit selber
verschuldete: So glauben die Anhänger
des Alten Testamentes an den
«gerechten» Gott, der sie von den

«Fleischtöpfen Aegyptens» zu dem
Lande führte, da «Milch und Honig

fliessen» — aber in Wahrheit schmachteten

sie 40 Jahre in der Wüste, um in

ein Land zu kommen, das schon von
anderen hebräischen Stammesbrüdern

besetzt war: Endlose kriegerische
Fehden folgten, und die Götter des
Ackerbaues mischten sich mit den
Hausgöttern der Halbnomaden, bis sie
alle in das babylonische Exil mussten
und Jerusalem zerstört wurde. — Im

Neuen Testament glauben sie dem
heute üblichen «Kärygma» Christi,
obwohl die Theologen sich selber
nicht einig sind, welche Worte Jesu

dazugehören oder was später von der
nachösterlichen Gemeinde hinzugesetzt

war, zumal die «Frohbotschaft»
mindestens ebenso viele Höllendrohungen

enthielt. — Auch alte Gläubige
verbleiben der von Kindheit an lokal-
und umweltüblichen Religion, in die
sie durch Taufe, Paten, Eltern, Lehrer

usw. hinein gepresst wurden, z. B.

auch den berühmten Worten: «Es

werde Licht — und es ward Licht!»
Wenn sie im kirchlichen Beichtstuhl
das «Absolvo te!» hören, fühlen sie
sich wirklich aller Sünden ledig und

sündigen dann ruhig weiter, wie etwa
die streng katholische Mafia am
deutlichsten beweist. Jeder, der am Sonntag

Reue empfand, zieht schon am

Montag seinem Konkurrenten wieder
das Fell über die Ohren. Neben
solcher lebenslänglich wirkenden
Jugendsuggestion gibt es also noch die
Späthypnose für die, welche schon an
Gott nicht mehr glaubten, aber einer
Ersatzreligion bedurften: Den national
Gläubigen imponierten Buchtitel, wie
«Volk ohne Raum», die sie zu berechtigen

schienen, sich Land zu erobern.
Dinters Machwerk «Die Sünde wider
das Blut» sollte Mischehen ebenso
diffamieren, wie man es von der
katholischen Kirche her gewohnt war.
Der immerfort wiederholte Ruf: «Der
Jude ist an allem schuld!» liess die
«Arier» von aller Eigenschuld
freisprechen. «Der Führer hat immer
recht!» liess die Gläubigen alle
Verantwortung auf Einen abwälzen — wie
es instinktiv die Tiere tun. Alles dies
entsprach kritiklosen inneren Gefühlen
unserer «Seele». Sie kommen aus
unserem «tiefsten Inneren», das wir so
masslos überschätzten und erst durch
moderne Anthropologie und
Tiefenpsychologie auf das rechte Mass
zurückgedreht wird, nämlich auf das des
— Vierbeiners: Auch dieser folgt seinen

Gefühlen, ohne Vernunft. Mit
geschickten Appellen an uralt ererbte
Gemütsreflexe kann das «Gewohnheitstier»

in uns zu irrsinnigen
Handlungen geködert werden — die z. B.

zum 2. Weltkrieg führten. Die Kirchenfürsten,

die 1933 den «von der
Vorsehung Gesandten» frenetisch
begrüsst hatten, dachten aber, nachdem
die Jugend Mitteleuropas sinnlos
geopfert war, nicht daran, ihre Reue
auszusprechen, die sie sonst immer von
ihren Gläubigen verlangen.
Wieder hatte sich erwiesen, dass hohe
Worte von «Ehre, Treue, Gott und

27



Der Pressefonds

ist stets für Gaben empfänglich.
Postcheck-Konto 80 - 48853
der Geschäftsstelle der FVS.
Besten Dankl

Vaterland» nur dazu missbraucht
waren, eine schuldbeladene Clique materiell

zu bereichern: Das für die
Kirche lukrative Konkordat überdauerte
den Krieg bis heute. — Triebe beherrschen

unser Leben, aber nicht die
Vernunft und erst recht nicht die
Moral! Kein Gläubiger liest die
Bücher, die ihm eigentlich seinen
«Lebensinhalt» bieten, für die er sein
Leben evtl. lässt: Wenige Christen
lesen ihre Bibel, wenige Nazis lasen
«Mein Kampf»: Dazu gehörte schon
Intellekt.
2. und 3.) Alle, die sich «rechtgläubig»
fühlen, pflegen, wenn sie die Macht
haben, die anderen zu ihrem Glauben
zu zwingen: So geht es seit Kaiser
Konstantin (siehe oben): «Heiliger»
Glaube und Zwangsglaube gehen
ineinander über, bis nur noch
Gewohnheitsglaube übrig bleibt. Auch die heilige

Rechtgläubigkeit kümmert sich
nicht um exakte Durchsetzung ihrer
Parolen, wie etwa der sog. «Nächstenliebe»

oder um das «Gewissen»:
Seelenruhig machen sie ihre Kriege, nur
betonen sie mehr das Vaterland, statt
früher den Kaiser. Trotz solcher
Widersprüche tut ihre Selbstüberzeugt-
heit alle Andersgläubigen als
«abergläubisch» ab.
4.) Aberglaube unterscheidet sich von
leichtfertigem «Heiligem Glauben»
oder Zwangsglauben nicht:
Rechthaberei, Denkfaulheit und
Wortfetischismus bleiben — wie beim Hunde,
der auch auf bestimmte Reizworte
seines Herren das Befohlene ausführt.
5.) Wie alles in der Welt immer seine
Kehrseite hat, so auch der Glaube:
Wer an etwas unbedingt glaubt, darf
keinen anderen Glauben haben, wenn
er nicht unglaubwürdig werden will.
Also wird man alles andere ebenso
doktrinär nicht glauben, wie man den
einen Glauben dogmatisich fixiert.
Heiligglaube und Unglaube sind also
kompensatorisch-dialektisch
verknüpft: Je totaler der eine Glaube,
umso absoluter die Negation.
Woher aber kommt es, dass dieselben
Menschen, die in ihrem Beruf, in

Geld- und Karrieresachen so
exaktvernünftig denken, sofort alle
gewohnte Vorsicht vergessend, plötzlich
keine Beweise oder Zweifel oder
Kompromisse zulassen, die doch
sonst das soziale Zusammenleben
erleichtern? Wie können sie mit suggestiven,

hypnotischen Mitteln, die sie
bei anderen als «Gehirnwäsche»
verdammen, selber schon ihren Kleinkindern

solchen weltweiten moralischen
Nihilismus andressieren, der doch
allen anderen Glaubensformen
widerspricht und schon dadurch seine
Relativität beweist? Ist es etwa der
uralte römische Satz: «Credo, quia
absurdum», bzw. das «Mundus vult dezi-
pi?» Auf deutsch: Wollen wir also —
triebhaft — das Absurde glauben,
auch wenn wir dabei getäuscht
werden? Tatsächlich herrscht ja überall
die Sucht zum Wunderbaren, wie sie
sich schon im Märchen und später im

Kino, Theater, Witz, in der modernen
Kunst und in allem Widersprüchlichen
offenbart. Die Utopie «erlöst» uns von
der nüchternen Realität, die wir gern
als «kalt, gefühlsarm, banal» usw.
degradieren. Von gedanklich geordneter
Erfahrung wollen wir endlich mal
befreit werden: Wir haben also das
Animalische in uns immer noch nicht
überwunden. Selbst aber das Tier darf
sich nicht so viel Blödsinn erlauben,
wie wir in der Wohlstandsrepublik.
Aber Totalwidersprüche, wie sie
unsere Volkssagen oder die Bibel überall

bringen, lassen «die Schauer des
Unbegreiflichen uns über den Rük-
ken rieseln»: So erhalten wir den
Eindruck «höherer Wahrheit», die uns
durch die Fesseln der Vernunft und
Sinne verschlossen bleibt. Sogar
Goethe riet, das «Unerforschliche
still zu verehren», statt es zu
erforschen, oder mal zu fragen, woher wir
jetzt schon wissen können, was
zukünftig Geheimnis bleiben wird. Warum

sollen wir das obendrein noch
«verehren», ohne zu wissen, ob es
dessen würdig ist? — Viele berauschen

sich auch an der Unverständ-
lichkeit des Vorgetragenen, wie z. B.

an lateinischen Messen der Kirche
oder den politischen Reden moderner
Umstürzler. Wichtig ist immer nur,
dass die Eindrücke «jenseits» von
Wahrnehmung und Geist bleiben,
dann sagt sich der Fromme: «Wenn
ich dies Wunder fassen will, dann
bleibt mein Geist vor Ehrfurcht still.»
Die Aehnlichkeit mit dem Drogen¬

rausch drängt sich auf, nur bleibt dieser

im Rahmen des Individuums, während

religiös-politisch-philosophischer
Glaube oft zu militanten Auseinandersetzungen

führt. Daher ist das
rednerisch erzeugte «Opium» für die
Allgemeinheit weitaus gefährlicher als
das chemische Opium. Nur das
selbstgefällige Gefühl der Erhabenheit über
das «Diesseits» ist dasselbe.
Glaube ist also unmoralischer Irrsinn,
der aber eine «Ersatzreligion»
fordert, denn das weltweite, triebhafte
Glaubenmüssen zeugt die Notwendigkeit

solcher Gefühlsaufputschung, um
— existieren zu können. «Sonst müsste
ich mich gleich aus dem Fenster
stürzen», wie mir ein katholischer Student
im Seminar für Erkenntnistheorie
zurief! Denkfauler Glaube ist aber keine
Lösung mehr, die in politischen Wahlen

und Bürgerinitiativen immer fast
zu wohl überlegten Entscheidungen in

einer durch Gifte, Strahlen und Dreck
immer mehr gefährdeten Welt
auffordert.

6.) Das einzige Mittel, seine Aengste
zu dämpfen und Hoffnungen zu
erwecken, ist nicht mehr irgend ein
Glaube, sondern nur das — kritische
und vorläufige — Wissen der Wissenschaft.

Nur sie, die auf international
anerkannten Regeln aufbaut so wie
durch Wahrnehmung und Vernunft
jederzeit weltweit bestätigt wird, kann
die Welt zu umfassender Einheit führen,

in der sich auch jeder geborgen
fühlen kann, der — um ihre Janusköp-
figkeit weiss: Auch der wissenschaftliche

Fortschritt hat ja, wie wir erst in
diesem Jahrzehnt erfuhren, seine
Kehrseite (siehe oben), aber man
kann diese Schattenseiten mit
denselben Mitteln bekämpfen, die uns
Wissen und Denken bieten. Zwar irrt
auch die Wissenschaft, aber man
weiss um die Vorläufigkeit ihres
Erkennens. Auch ihre Denkmethodik der
Induktion, Deduktion, oft ergänzt
durch Intuition und angetrieben durch
Instinkte der Selbsterhaltung und des
Ueberlebens, zeigt uns immer neue
Wege. Bescheiden strotzt sie nie von
«Ewigem, Absolutem, Heiligem»,
sondern verzichtet auf suggestive Mittel
und baut auf elementare Anfänge, wie
1x1 oder der Geraden oder einfacher
grammatischer Regeln, der Landkarte
usw. die sowieso jeder kennen muss,
um sich zurechtzufinden. Wer
Kompliziertheiten moderner Wissenschaft
nicht folgen kann, erhält Resultate in

28



Zeitschriften und Magazinen, die er
auf evtl. Widersprüche prüfen kann
oder deren Trend er zu beobachten
vermag. Keinesfalls aber dressiert
Wissenschaft uns Zweifüsser wie die
Vierbeiner; sie muss nicht mehr zu
den Waffen greifen, sondern kann mit
geistiger Ueberlegenheit die Wahrheit
siegen lassen. Ueberdies hat die
Wissenschaft unsere grössten Wünsche
nach weniger Arbeit und mehr
Verdienst weitgehend erfüllt. Allerdings
verlangt sie gute Schulbildung, die
heute auch besser als früher garantiert

ist, seit man die Unfähigen, die
früher durch ihren Namen, Herkunft
und Geld geschützt waren, immer
mehr aussortiert: So wird die Wissenschaft

mit ihrem schon von Lessing
ausgedrückten Ideal nach «intellektueller

Redlichkeit» menschenunwürdige

Glaubensformen aller Art besiegen

können!
Hans Radkau

Tempelprostitution
Alle alten Feste hingen ursprünglich
mit der Reproduktion des Lebens
zusammen, also mit Fruchtbarkeit für
Mensch, Vieh und Ackerboden.
Demgemäss eröffnete man in Mesopotamien

vor dem —3. Jahrtausend das
Jahr mit dem Herbstmonat Tischri,
später aber — in Ur in Chaldäa, König
Hammurabis Babylon und bei den As-
syrern — im Frühlingsmonat Nisan
mit dem Einbringen des Korns. Auch
die Juden behielten demgemäss zwei
Neujahrsfeste, wobei in dem im Frühling

— genannt Passah — ursprünglich

Fladen aus dem Mehl der ersten
Gerste (Mazzoth) als Opfer dargebracht

wurden. Die Umdeutung mit
dem sagenhaften Auszug aus Aegypten

erfolgte viel später.
In Babylon wurde die Statue des Gottes

Marduk im Schiffswagen (vgl.
«Warum feiern sie Neujahr», Januar
1975) mit seiner Gemahlin geführt,
aber am 8. Nisan brachte man sie im

Hochzeitswagen (Nubattu) zur Hochzeit

im Tempel E-sag-il!a. Professor
S. N. KRAMER schreibt in seinem
grundlegenden Werk «History Begins
at Sumer»:

Dies ist auch die Bedeutung des
sogenannten Hohelieds, das dem König

Salomo zugeschrieben und am
Passahfest rezitiert wird. Man versuchte
lange, diese Sammlung erotischer Lieder

allegorisch, bes. als Vereinigung
der Kirche mit Jesus, zu deuten oder
in Zusammenhang mit syrischen
Hochzeitsfeiern, da in den orthodoxen
Kirchen das Brautpaar symbolisch
gekrönt wird. Um die dreissiger Jahre
erschien im Verlag Heinz Lafaire in

Hannover eine ausführliche analytische

Untersuchung, die zu erstaunlichen

Resultaten kam.1

Gastliche und religiöse Unzucht

Wenn zur Wintersonnenwende die
«neugeborene» schwache Sonne Hilfe
braucht, zündet man Lichter (Weihnacht,

Chanukka usw.). Vor der Aussaat

zeigt man den Fruchtbarkeitsgeistern,

von deren Wohlwollen man
abzuhängen schien, was nun nottat
und die mannbaren Mädchen brachten

ihre Jungfräulichkeit als Erstlingsopfer

dar. Man kann daher nicht von
«Prostitution» (bzw. Unzucht)
sprechen, denn die ist für Eigennutz, während

es sich hier um eine
Fruchtbarkeitszeremonie handelt, bei der der
König, der Hohepriester oder ein
fremder Gast erwählt war den «Acker
zu pflügen», das heisst zu schwängern.

In Sure II, 223 heisst es noch:
«Eure Weiber sind euch ein Acker;
gehet zu eurem Acker, wann immer
ihr wollt .» Andere orientalische
Umschreibungen dafür sind zum
Beispiel des Mädchens «Weinberg»,
«Garten», «Hain des Liebesgottes» (in
Indien) usf.
Die gastliche «Prostitution» hatte sich
in Ritterburgen bis ins späte Mittelalter

erhalten, und im Balkan waren
Mädchen, die von Gästen «beehrt»
worden waren, die beliebtesten
Heiratsobjekte.2) Am 4. Tag jeden
Monats gaben sich die Mädchen zu
Ehren der Aphrodite-Pandemos hin —
sie hiess auch Hetaira (Bettgenossin)
oder Porne (Dirne) — ebenso in Rom
im Tempel der Venus Voluptia für
Erlös, der dem Tempel gehörte.
Thomas Murner berichtet in der
Gäuchmatt:
«Es ist in dem Niderlandt der Brauch,
so der Wirt ein lieben gast hat, dass
er Im syn frouw zulegt auff guten
glouben»
Im Berner Oberland war es noch im
18. Jahrhundert verbürgter Brauch,
dass ein Vater seine Tochter, ein
Bruder die Schwester, ein Mann sein

Eheweib dem Gast zur Nacht anbot
und sich aus der Annahme dieses
Gastgeschenks eine hohe Ehre machte.

Ebenso in Island, wo der Fremde
unterm besonderen Schutz Odhins
stand. Es Messen sich unzählige
Beispiele aufzählen. Die aus Tempelbuhlschaft

erwachsenden Kinder galten als
gottgezeugt: Der Heilsgott ist Sohn
einer unverheirateten Jungfrau, oft erst
aufgefunden, Vater unbekannt. Ostern
ist kein geschichtliches Datum,
sondern hängt von der «Hochzeit»
zwischen Sonne und Mond ab.

Das «Hohelied»

Im Tempel zu Jerusalem stand ein
unbehauener Steinblock für Jahve
(handgemachte Abbilder waren verboten),

der von den Tempeldirnen3)
allmorgendlich bekleidet und bekränzt
wurde. Die männlichen und weiblichen

«Hierodulen» hiessen qedhe-
schim, abgeleitet von qadesch heilig,

aber im Sinne von quduschu
abgesondert (auch «Heil» und «heilig»
hat die Bedeutung von «der Gottheit
zugeteilt»). Der Reformer-König
Josiah (Joschi-jahu) behauptete das
Buch «Deuteronomium» entdeckt zu
haben, das ihn veranlasste, Jahve seine

Gattin Anath-Jahve wegzunehmen
— sie wurde jetzt «Schechinah», die
«Herrlichkeit» Gottes4). — Bis zur
Reform des Josiahs in —621 wurden
noch «Götzenpriester» von den Königen

Judas geweiht, und es gab
Tempelprostitution; siehe 2. Kg. 23, 5—7:
denn sie «schliefen bei den Weibern,
die da dienten vor der Tür der Hütte
des Stifts». Deuteronomium XXIII,
17/18 entzieht nun auch dem Tempel
das «Hurengeld».
Im Frühlingsmonat Nisan (keilschriftlich

dargestellt durch ein Kreuz) wurde

das «Hohelied» als erotischer Mi-
mus aufgeführt. Verschämt übersetzt
Luther zum Beispiel Kp. V, 4 mit «Aber
mein Freund steckte seine Hand
durchs Riegelloch, und mein Innerstes
erzitterte davor». Das Wort «chör»
im Text hat mit «Riegel» nichts zu tun,
es ist einfach das weibliche Organ,
worauf es dann heisst «und mein
Innerstes erbebte». Wozu die «Jewish

Encyclpaedia», New York, es nötig
findet zu erklären:
Die Erklärung ist einfach, dass im
Alten Orient, woher uns die
jüdischchristliche Religion zuteil worden ist,
Liebe immer körperlich aufgefasst
wurde. Otto Wolfgang

29


	Die sechs Hauptformen des Glaubens

