
Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]

Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 3

Artikel: Vom Sinn des Sterbens

Autor: Bossart, Adolf

DOI: https://doi.org/10.5169/seals-414375

Nutzungsbedingungen
Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich für deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veröffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanälen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation
L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En règle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
qu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use
The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zürich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch

https://doi.org/10.5169/seals-414375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en


scheinbare Kontinuität der gesehenen
Dinge ist kein Abbild eines vorwiegend

leeren Raumes. Es ist nicht
weniger rätselhaft wie das Geistige und
Seelische, was wir genau so als
Tatsache hinnehmen müssen. Es ist
daher falsch, das Materielle höher zu
bewerten als das Geistig-Seelische,
es steht gleichwertig daneben. Die
Natur des Menschen ist alles zusammen,

Körperliches, Geistiges und
Seelisches. Körper als Materie, Geist als
Ideen, Seele als Gefühle sind
gleichwertige Erscheinungen des Menschen
als Ganzen. Es ist daher falsch, eine
dieser Erscheinungsformen für wichtiger,

wirklicher zu halten als die
anderen. Nicht Materie, nicht die Idee,
nicht das Leben für sich, sondern
alles zusammen gehört gleichwertig zu

dem, was wir Natur oder Welt nennen.

Der Materialismus bewertet das
Materielle und Physikalische, der
Idealismus das Geistige und Seelische

höher. Keiner von beiden
lehnt das Andere ab, weder der
Materialismus das Geistige, noch der
Idealismus die Wirklichkeit. Kein Idealist

lehnt die Aussenwelt ab, nur
bewertet er das Geistige höher. Der
Materialist lehnt die Innenwelt nicht ab,

nur bewertet er das Materielle höher.
Die auch in Freidenkerkreisen verbreitete

Ansicht, dass der Idealist die
Aussenwelt ableugne, ist historisch
gesehen falsch. Ebenso ist es falsch,
dass der Idealismus logisch zu einem

Gottesbegriff führe. Ideen sind
Möglichkeiten, die sich verwirklichen und

die der Mensch im Laufe der
Entwicklung denken kann, das hat mit
einem Schöpfer nichts zu tun. Die

Problematik der Materie erkennen,
heisst nicht die Aussenwelt ablehnen.
Man kann sie nur nicht so erkennen,
wie sie «wirklich» ist. Genausowenig
lehnt der Materialist das Geistige ab,

wenn er es «nur» als Produkt der
Materie ansieht.
Geist, Seele, Leben, Energie und
Materie als gleichwertig neben einander
zu stellen, scheint mir für das freie
Denken das Geeignetste zu sein. Wir
sind gegen jeden dogmatischen und

ideologischen Wahrheitsanspruch. Eine

Höherbewertung, die erfahrungsgemäss

und logisch nicht gerechtfertigt

werden kann, ist ein solcher
dogmatischer Ausspruch. Mindestens
sollte man aber den Idealisten nicht
geringer achten als den Materialisten
und umgekehrt. Als Freidenker sollte

man vermeiden, historisch widerlegbare

Behauptungen, die irgendwer
irgendwann geäussert hat, unkritisch zu
übernehmen, wie die Behauptung,
dass Philosophen die Aussenwelt
abgelehnt hätten. Dazu muss man eben
doch sich etwas genauer mit der
Geschichte der Philosophie beschäftigen,

was auch zu den Aufgaben einer
freigeistigen Bewegung gehört.
Gerade wir haben die Pflicht in allen
Fragen der Welt und des Lebens so
gründlich und vorurteilsfrei wie möglich

zu sein. Wir dürfen nicht
oberflächliche Behauptungen als Vorurteile

einfach kritiklos übernehmen. Es

ist eine unserer wichtigsten Aufgaben,
unsere Mitglieder und Aussenstehende

weltanschaulich weiter aufzuklären.

Die Mitglieder kommen aus Zwei-

«Seid fruchtbar und mehret euch und
füllet die Erde .», so steht es zu
lesen im biblischen Schöpfungsbericht
(1. Moses 28). Bei dieser Textstelle
indes scheint sich Moses, oder wer
immer diesen Satz geschrieben haben

mag, etwas übernommen zu haben. Er
scheint sich keine Gedanken darüber
gemacht zu haben, wie sich eine ex-
ponentiell fortschreitende Vermehrung

dereinst auswirken würde, und
dies erst noch unter der Voraussetzung

der Unsterblichkeit (die ja
damals, vor dem sogenannten Sündenfall,

noch gegolten haben soll). Hätte
er sich einmal die Erdbevölkerung
ausgerechnet, die sich im Verlaufe
von nur 2000 Jahren nur schon bei
einer Verdoppelung im Abstand von
jeweils 25 Jahren ergeben würde, so
hätte er das fatale Segenswort wohl
aus seinem Konzept gestrichen. Aber
so weit war man damals in der
Mathematik noch nicht. So blieb dem
Schrifturheber der Erkenntniswert der
Multiplikation — hier in der Gestalt
der Potenzierung — verschlossen und
damit die Einsicht, dass Qualität —
hier die Qualität aktiven Menschseins
— auf dem Weg über die Quantität —
hier die unbegrenzte Fortpflanzung —
notwendigerweise zur Absurdität führen

würde, zur Absurdität eines unsäglich

dichten, jede freie Entfaltung, ja
schliesslich jede Tätigkeit überhaupt
verunmöglichenden Menschenhaufens.

fei an überlieferten dogmatisch
begründeten Weltanschauungen zu uns,
sie suchen diese Zweifel zu rechtfertigen

und zu vertiefen und sich hieraus

neue logisch empirisch bessere
Denkgrundlagen zu erarbeiten.
Unsere Anschauungen zu vertiefen, ist
wichtiger als auf Mängel bei Dogmatikern

der Kirche und der Ideologen
hinzuweisen. Wenn wir diese Vertiefung

noch mehr als bisher fördern,
dann werden auch mehr jüngere
Menschen zu uns kommen. Das Suchen
nach Wahrheit kennzeichnet die
denkende Jugend. Ihre Zerrissenheit deutet

hierauf hin. Daher sollten in
Vorträgen und in den Diskussionsabenden

mehr als bisher wieder
weltanschauliche Themen gepflegt werden.

H. Titze

Spätestens an diesem Punkt der
Reflexion, bei der Vorstellung einer die

ganze Landfläche der Erde bedeckenden,

turmhohen Schicht menschlicher
Leiber, erschliesst sich uns Heutigen
die Erkenntnis, dass der Tod nur
schon als begrenzendes Regulativ der
Quantität eine unabdingbare Notwendigkeit

ist.
Die Begründer der religiösen und
philosophischen Systeme von der Antike
bis zur Scholastik und darüber hinaus
empfanden in ihrer Mehrheit eine
intensive Abneigung gegen die
Vergänglichkeit, gegen den Tod, der
jedem Lebewesen ein Ende setzt, wie

gegen den Wandel der Formen in der
dinglichen Welt. Und eben, weil ihnen
die Vergänglichkeit aller irdischen
Wesen und Dinge ein Aergernis war,
suchten sie das, was ihnen einen
Wert bedeutete, der Zeitlichkeit zu
entheben. Sie suchten und fanden ein

statisches, aller Wandelbarkeit
entzogenes, ewig in sich ruhendes Sein,
ein Sein der Funktionslosigkeit,
beziehungsweise ein Sein, dessen
einzige Funktion darin bestand, dem
menschlichen Denken jederzeit
verfügbar zu sein. Darauf gründeten sie

eine Ontologie des ruhenden Seins,
der wir heute aufgrund unserer
wissenschaftlichen Erfahrung eine Ontologie

des werdenden (und vergehenden)

Seins gegenüberstellen müssen.
Im Rahmen einer solchen Ontologie
des prozesshaften Seins gewinnt der

Vom Sinn des Sterbens

18



Tod natürlich eine neue Bedeutung.
Der Erklärungsversuch, der beispielsweise

Paulus voll zu befriedigen
vermochte, nämlich, dass der Tod als
Strafe für einen mysteriösen Sündenfall

betrachtet und als solche
hingenommen werden müsse, hat für uns
Heutige jeden Sinn verloren, und zwar
so sehr, dass es sich nicht einmal
mehr verlohnt, darüber überhaupt zu
diskutieren. Die Einstellung dieses
Apostels zum Tod war ebenso unre-
flektiert wie seine Meinung bezüglich
der geschlechtlichen Liebe (unter
Eheleuten, versteht sich), der er,
abgesehen von der Fortpflanzung, keinen

anderen Sinn beizumessen wusste

als den eines Heilmittels gegen die
(ihm verhasste) Begierde. In Wahrheit
gehören beide Dinge zusammen: dem
Tod kommt die Aufgabe zu, die im

Lebensprozess abgenutzten Strukturen

zu zerschlagen, sie in anorganische

und damit vielfältig neuverwendbare

Substanz zurückzuführen; die

geschlechtliche Liebe hingegen — ja
schon die Trennung in zwei
Geschlechter — hat den Sinn, die Lük-
ken zu schliessen, die der Tod mit der
Notwendigkeit des gehäuften Zufalls
in die Reihen der Lebenden reisst.
Wenn ich sage, der Tod habe die
Aufgabe, verbrauchte Strukturen zu
vernichten, oder wenn ich sage, der Tod
reisse fortgesetzt Lücken in die Reihen

der Lebenden, so sind das natürlich

Metaphern. Der Tod ist kein —
beziehungsweise nur ein grammatisches

— Subjekt. Er ist nichts und
niemand. Er ist nichts weiter als der
negative Aspekt des Lebensprozesses,

in dem Ab- und Aufbautendenzen
sich die Waage halten, bis sich
schliesslich der eine Waagebalken
allmählich oder auch plötzlich nach
unten senkt. Der Tod ist dem Leben
immanent. Er ist der zweite Pol unserer

Lebensbatterie, ohne den es keine
vitale Spannung und keine Anstrengung

zum täglichen, stündlichen
Ueberleben gäbe. Wir erleben und bejahen

dieses Andere ganz selbstverständlich

als die kleine Pause, die
jeden Schlag des Herzens vom nächsten

trennt. Es ist der kleine Abgrund,
den der Lebenswille in jeder Sekunde
unseres Daseins aufs neue
überspringt, bis das alte Herz einmal nicht
mehr mag und der Abgrund sich ins
Unendliche weitet.
Ueber dieses Unendliche macht die
Theologie bestimmte (oder auch we¬

niger bestimmte) Aussagen, die indessen

den Bereich des Wissens und der
Wissenschaft verlassen. Für die
Philosophie von Bedeutung ist die auf die
Psychologie verweisende Frage, warum

der Mensch als einziges Lebewesen

die Unbescheidenheit hat, sich
nicht mit dem einmaligen, unwieder-
holbaren Leben auf dieser Erde zu
begnügen. Die Antwort ist einfach:
Der Mensch fürchtet den Tod, das
dereinstige Nichtmehrsein, weil er als
einziges Lebewesen in jedem Stadium
seiner bewussten Existenz um dieses
sein Schicksal weiss. Dieser Einsicht
aber wirkt der Selbsterhaltungstrieb
entgegen, woraus sich die «Notwen-

Die Petrusmythe
Der galiläische Fischer Simon verhält
sich zum römischen «Apostelfürsten
Petrus», wie sich der historische
Jesus zum Kultgott Christus auf den
christlichen Altären verhält.
Aber während sich die Vergottung des
Jesus zum Christus in den paulini-
schen Briefen historisch fassbar
vollzieht, bleibt die Verwandlung Simons
zum Petrus, dem «Felsen» im Dunkel.
Im «Neuen Testament» steht kein
Wort von seiner Auswanderung nach
Rom.
In Matthäus (16) hat die römische
Kirche ihren Machtanspruch eingeschrieben

und den Petrus zu ihrem Oberhaupt

erklärt: «Du bist Petrus, und auf
diesen Felsen will ich meine Kirche
bauen, und die Pforten der Hölle sollen

sie nicht überwältigen. Ich will dir
des Himmelreiches Schlüssel geben
und alles, was du auf Erden binden
wirst, soll auch im Himmel gebunden
sein, und alles, was du auf Erden
lösen willst, soll auch im Himmel los
sein.» Diese mythische Vorstellung
setzt einen voraus, der im Besitz der
«Himmelsschlüssel» ist; ich werde
darauf zurückkommen. Historisch
widerspricht die Stelle der Erwartung
des Jesus, das Weltende jetzt, sofort
herbeizuführen — für die Gründung
einer Kirche besteht da kein Anlass.
Matthäus (18) widerspricht sich auch
selbst: «Was ihr (die Jünger) auf
Erden binden werdet, soll auch im Himmel

gebunden sein, und was ihr auf
Erden lösen werdet, soll auch im Himmel

los sein». Es besteht keine
Rangordnung unter den «Jüngern».

digkeit» ergibt, das Triebziel über die
Dauer der irdischen Existenz hinaus
zu verlängern. Aber auch der Sozialtrieb

kommt hier zum Zuge, der
Wunsch, liebe Mitmenschen über den
Tod hinaus zu behalten.
Gefährlich wird die Sache, wenn die
Hoffnung auf eine jenseitige Welt als
Entschuldigungsgrund für jegliche
Verantwortungslosigkeit gegenüber
der Erde und ihren auf unsere Gnade
angewiesenen Geschöpfen benutzt
wird. Das Menschliche am Menschen
ist nicht seine religiöse Phantasie, das
Menschliche am Menschen ist sein
Erbarmen.

Adolf Bossart, Rapperswil

Ausserdem existierten die «Zwölfe»
überhaupt nicht. Wir erfahren von
ihnen nichts! Zwölf Namen werden
aufgezählt — lauter Nullen hinter dem
Einer. Die Zwölfzahl ist mythisch
begründet. Da sind zum Beispiel die
zwölf Stämme Israels, über welche die
«Zwölfe» im Himmelreich «richten»
werden (als ob es «dort» noch Stämme

gäbe!). Im antisemitischen Lukas
gibt es folglich nicht zwölf, sondern 70

(auch 72) «Apostel», für die paulinische

«Heiden»-Bekehrung der 70 Völker

der Erde. Im jüdischen Tempel
gab es zwölf Schaubrote für die zwölf
Stämme. Das wichtigste mythische
Vorbild aber ist enthalten in den zwölf
Zeichen des astrologischen «Tierkreises»;

zu diesem gehören auch die
zwölf Jahresarbeiten des griechischen
Sonnengottes Herakles.
im christlichen Bewusstsein sind Paulus

und Petrus als die beiden «Säulen»

übrig geblieben. Sie bekämpfen
sich. Die Geschichtlichkeit des
Simon-Petrus ist bestens im Galaterbrief
des Paulus bezeugt. Paulus
beschimpft den Petrus als einen der
«falschen Brüder» und «Hunde», die sein
Heidenohristentum stören, weil sie an
ihrem jüdischen Messias Jesus und
seinen Versprechungen festhalten.
Das nimmt ihm Paulus natürlich
schwer übel. Er klagt ihn als einen
«Heuchler» öffentlich an: «Wenn du,
der du ein Jude bist, heidnisch lebst
und nicht jüdisch, warum zwingst du
denn die Heiden, jüdisch zu leben?»
(Gal. 2, 14) Umgekehrt wird im
gefälschten Petrusbrief aus dem zweiten

19


	Vom Sinn des Sterbens

