Zeitschrift: Freidenker [1956-2007]
Herausgeber: Freidenker-Vereinigung der Schweiz

Band: 61 (1978)

Heft: 3

Artikel: Vom Sinn des Sterbens

Autor: Bossart, Adolf

DOl: https://doi.org/10.5169/seals-414375

Nutzungsbedingungen

Die ETH-Bibliothek ist die Anbieterin der digitalisierten Zeitschriften auf E-Periodica. Sie besitzt keine
Urheberrechte an den Zeitschriften und ist nicht verantwortlich fur deren Inhalte. Die Rechte liegen in
der Regel bei den Herausgebern beziehungsweise den externen Rechteinhabern. Das Veroffentlichen
von Bildern in Print- und Online-Publikationen sowie auf Social Media-Kanalen oder Webseiten ist nur
mit vorheriger Genehmigung der Rechteinhaber erlaubt. Mehr erfahren

Conditions d'utilisation

L'ETH Library est le fournisseur des revues numérisées. Elle ne détient aucun droit d'auteur sur les
revues et n'est pas responsable de leur contenu. En regle générale, les droits sont détenus par les
éditeurs ou les détenteurs de droits externes. La reproduction d'images dans des publications
imprimées ou en ligne ainsi que sur des canaux de médias sociaux ou des sites web n'est autorisée
gu'avec l'accord préalable des détenteurs des droits. En savoir plus

Terms of use

The ETH Library is the provider of the digitised journals. It does not own any copyrights to the journals
and is not responsible for their content. The rights usually lie with the publishers or the external rights
holders. Publishing images in print and online publications, as well as on social media channels or
websites, is only permitted with the prior consent of the rights holders. Find out more

Download PDF: 12.01.2026

ETH-Bibliothek Zurich, E-Periodica, https://www.e-periodica.ch


https://doi.org/10.5169/seals-414375
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=de
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=fr
https://www.e-periodica.ch/digbib/terms?lang=en

scheinbare Kontinuitat der gesehenen
Dinge ist kein Abbild eines vorwie-
gend leeren Raumes. Es ist nicht we-
niger ratselhaft wie das Geistige und
Seelische, was wir genau so als Tat-
sache hinnehmen miissen. Es ist da-
her falsch, das Materielle héher zu
bewerten als das Geistig-Seelische,
es steht gleichwertig daneben. Die
Natur des Menschen ist alles zusam-
men, Korperliches, Geistiges und See-
lisches. Korper als Materie, Geist als
Ideen, Seele als Gefiihle sind gleich-
wertige Erscheinungen des Menschen
als Ganzen. Es ist daher falsch, eine
dieser Erscheinungsformen fiir wich-
tiger, wirklicher zu halten als die an-
deren. Nicht Materie, nicht die Idee,
nicht das Leben fiir sich, sondern al-
les zusammen gehort gleichwertig zu
dem, was wir Natur oder Welt nen-
nen. Der Materialismus bewertet das
Materielle und Physikalische, der
ldealismus das Geistige und Seeli-
sche hoher. Keiner von beiden
lehnt das Andere ab, weder der
Materialismus das Geistige, noch der
Idealismus die Wirklichkeit. Kein Idea-
list lehnt die Aussenwelt ab, nur be-
wertet er das Geistige héher. Der Ma-
terialist lehnt die Innenwelt nicht ab,
nur bewertet er das Materielle héher.
Die auch in Freidenkerkreisen verbrei-
tete Ansicht, dass der Idealist die
Aussenwelt ableugne, ist historisch
gesehen falsch. Ebenso ist es falsch,
dass der Idealismus logisch zu einem
Gottesbegriff flihre. ldeen sind Mdg-
lichkeiten, die sich verwirklichen und
' die der Mensch im Laufe der Ent-
wicklung denken kann, das hat mit
einem Schépfer nichts zu tun. Die
Problematik der Materie erkennen,
heisst nicht die Aussenwelt ablehnen.
Man kann sie nur nicht so erkennen,
wie sie «wirklich» ist. Genausowenig
lehnt der Materialist das Geistige ab,
wenn er es «nur» als Produkt der Ma-
terie ansieht.

Geist, Seele, Leben, Energie und Ma-
terie als gleichwertig neben einander
zu stellen, scheint mir fiir das freie
Denken das Geeignetste zu sein. Wir
sind gegen jeden dogmatischen und
ideologischen Wahrheitsanspruch. Ei-
ne Hoherbewertung, die erfahrungs-
gemass und logisch nicht gerechtfer-
tigt werden kann, ist ein solcher dog-
matischer  Ausspruch. Mindestens
sollte man aber den Idealisten nicht ge-
ringer achten als den Materialisten
und umgekehrt. Als Freidenker sollte

18

man vermeiden, historisch widerleg-
bare Behauptungen, die irgendwer ir-
gendwann gedussert hat, unkritisch zu
ubernehmen, wie die Behauptung,

dass Philosophen die Aussenwelt ab-

gelehnt hatten. Dazu muss man eben
doch sich etwas genauer mit der Ge-
schichte der Philosophie beschafti-
gen, was auch zu den Aufgaben einer
freigeistigen Bewegung gehort. Ge-
rade wir haben die Pflicht in allen
Fragen der Welt und des Lebens so
griindlich und vorurteilsfrei wie mog-
lich zu sein. Wir diirfen nicht ober-
flachliche Behauptungen als Vorur-
teile einfach kritiklos Gbernehmen. Es
ist eine unserer wichtigsten Aufgaben,
unsere Mitglieder und Aussenstehen-
de weltanschaulich weiter aufzukla-
ren. Die Mitglieder kommen aus Zwei-

fel an uberlieferten dogmatisch be-
grundeten Weltanschauungen zu uns,
sie suchen diese Zweifel zu rechtfer-
tigen und zu vertiefen und sich hier-
aus neue logisch empirisch bessere
Denkgrundlagen zu erarbeiten.
Unsere Anschauungen zu vertiefen, ist
wichtiger als auf Mangel bei Dogma-
tikern der Kirche und der Ideologen
hinzuweisen. Wenn wir diese Vertie-
fung noch mehr als bisher fordern,
dann werden auch mehr jiingere Men-
schen zu uns kommen. Das Suchen
nach Wahrheit kennzeichnet die den-
kende Jugend. lhre Zerrissenheit deu-
tet hierauf hin. Daher sollten in Vor-
trdgen und in den Diskussionsaben-
den mehr als bisher wieder weltan-
schauliche Themen gepflegt werden.
H. Titze

Vom Sinn des Sterbens

«Seid fruchtbar und mehret euch und
fiillet die Erde.. .», so steht es zu le-
sen im biblischen Schoépfungsbericht
(1. Moses 28). Bei dieser Textstelle
indes scheint sich Moses, oder wer
immer diesen Satz geschrieben haben
mag, etwas libernommen zu haben. Er
scheint sich keine Gedanken dariiber
gemacht zu haben, wie sich eine ex-
ponentiell fortschreitende Vermeh-
rung dereinst auswirken wirde, und
dies erst noch unter der Vorausset-
zung der Unsterblichkeit (die ja da-
mals, vor dem sogenannten Siinden-
fall, noch gegolten haben soll). Hatte
er sich einmal die Erdbevdlkerung
ausgerechnet, die sich im Verlaufe
von nur 2000 Jahren nur schon bei
einer Verdoppelung im Abstand von
jeweils 25 Jahren ergeben wiirde, so
hétte er das fatale Segenswort wohl
aus seinem Konzept gestrichen. Aber
so weit war man damals in der Ma-
thematik noch nicht. So blieb dem
Schrifturheber der Erkenntniswert der
Multiplikation — 'hier in der Gestalt
der Potenzierung — verschlossen und
damit die Einsicht, dass Qualitat —
hier die Qualitdt aktiven Menschseins
— auf dem Weg iber die Quantitdt —
hier die unbegrenzte Fortpflanzung —
notwendigerweise zur Absurditat fiih-
ren wirde, zur Absurditat eines unsag-
lich dichten, jede freie Entfaltung, ja
schliesslich jede Tétigkeit lberhaupt
verunmoglichenden Menschenhau-
fens.

Spéatestens an diesem Punkt der Re-
flexion, bei der Vorstellung einer die
ganze Landflache der Erde bedecken-
den, turmhohen Schicht menschlicher
Leiber, erschliesst sich uns Heutigen
die Erkenntnis, dass der Tod nur
schon als begrenzendes Regulativ der
Quantitat eine unabdingbare Notwen-
digkeit ist.

Die Begriinder der religiésen und phi-
losophischen Systeme von der Antike
bis zur Scholastik und dariiber hinaus
empfanden in ihrer Mehrheit eine in-
tensive Abneigung gegen die Ver-
ganglichkeit, gegen den Tod, der je-
dem Lebewesen ein Ende setzt, wie
gegen den Wandel der Formen in der
dinglichen Welt. Und eben, weil ihnen
die Verganglichkeit aller irdischen
Wesen und Dinge ein Aergernis war,
suchten sie das, was ihnen einen
Wert bedeutete, der Zeitlichkeit zu
entheben. Sie suchten und fanden ein
statisches, aller Wandelbarkeit entzo-
genes, ewig in sich ruhendes Sein,
ein Sein der Funktionslosigkeit, be-
ziehungsweise ein Sein, dessen ein-
zige Funktion darin bestand, dem
menschlichen Denken jederzeit ver-
fligbar zu sein. Darauf griindeten sie
eine Ontologie des ruhenden Seins,
der wir heute aufgrund unserer wis-
senschaftlichen Erfahrung eine Onto-
logie des werdenden (und vergehen-
den) Seins gegeniiberstellen miissen.
Im Rahmen einer solchen Ontologie
des prozesshaften Seins gewinnt der



Tod naturlich eine neue Bedeutung.
Der Erklarungsversuch, der beispiels-
weise Paulus voll zu befriedigen ver-
mochte, namlich, dass der Tod als
Strafe flr einen mysteridsen Siinden-
fall betrachtet und als solche hinge-
nommen werden misse, hat fir uns
Heutige jeden Sinn verloren, und zwar
so sehr, dass es sich nicht einmal
mehr verlohnt, dariiber iiberhaupt zu
diskutieren. Die Einstellung dieses
Apostels zum Tod war ebenso unre-
flektiert wie seine Meinung beziiglich
der geschlechtlichen Liebe (unter
Eheleuten, versteht sich), der er, ab-
gesehen von der Fortpflanzung, kei-
nen anderen Sinn beizumessen wuss-
te als den eines Heilmittels gegen die
(ihm verhasste) Begierde. In Wahrheit
gehdéren beide Dinge zusammen: dem
Tod kommt die Aufgabe zu, die im
Lebensprozess abgenutzten Struktu-
ren zu zerschlagen, sie in anorgani-
sche und damit vielfaltig neuverwend-
bare Substanz zuriickzufiihren; die
geschlechtliche Liebe hingegen — ja
schon die Trennung in zwei Ge-
schlechter — hat den Sinn, die Luk-
ken zu schliessen, die der Tod mit der
Notwendigkeit des gehauften Zufalls
in die Reihen der Lebenden reisst.
Wenn ich sage, der Tod habe die Auf-
gabe, verbrauchte Strukturen zu ver-
nichten, oder wenn ich sage, der Tod
reisse fortgesetzt Licken in die Rei-
hen der Lebenden, so sind das natiir-
lich Metaphern. Der Tod ist kein —
beziehungsweise nur ein grammati-
sches — Subjekt. Er ist nichts und
niemand. Er ist nichts weiter als der
negative Aspekt des Lebensprozes-
ses, in dem Ab- und Aufbautendenzen
sich die Waage halten, bis sich
schliesslich der eine Waagebalken
allmahlich oder auch plétzlich nach
unten senkt. Der Tod ist dem Leben
immanent. Er ist der zweite Pol unse-
rer Lebensbatterie, ohne den es keine
vitale Spannung und keine Anstren-
gung zum taglichen, stiindlichen Ue-
berleben gébe. Wir erleben und beja-
hen dieses Andere ganz selbstver-
standlich als die kleine Pause, die je-
den Schlag des Herzens vom né&ch-
sten trennt. Es ist der kleine Abgrund,
den der Lebenswille in jeder Sekunde
unseres Daseins aufs neue (ber-
springt, bis das alte Herz einmal nicht
mehr mag und der Abgrund sich ins
Unendliche weitet.

Ueber dieses Unendliche macht die
Theologie bestimmte (oder auch we-

niger bestimmte) Aussagen, die indes-
sen den Bereich des Wissens und der
Wissenschaft verlassen. Fir die Philo-
sophie von Bedeutung ist die auf die
Psychologie verweisende Frage, war-
um der Mensch als einziges Lebewe-
sen die Unbescheidenheit hat, sich
nicht mit dem einmaligen, unwieder-
holbaren Leben auf dieser Erde zu
begniigen. Die Antwort ist einfach:
Der Mensch fiirchtet den Tod, das
dereinstige Nichtmehrsein, weil er als
einziges Lebewesen in jedem Stadium
seiner bewussten Existenz um dieses
sein Schicksal weiss. Dieser Einsicht
aber wirkt der Selbsterhaltungstrieb
entgegen, woraus sich die «Notwen-

Die Petrusmythe

Der galildische Fischer Simon verhalt
sich zum rdémischen «Apostelfiirsten
Petrus», wie sich der historische Je-
sus zum Kultgott Christus auf den
christlichen Altaren verhalt.

Aber wahrend sich die Vergottung des
Jesus zum Christus in den paulini-
schen Briefen historisch fassbar voll-
zieht, bleibt die Verwandlung Simons
zum Petrus, dem «Felsen» im Dunkel.
Im «Neuen Testament» steht kein
Wort von seiner Auswanderung nach
Rom.

In Matth&us (16) hat die rémische Kir-
che ihren Machtanspruch eingeschrie-
ben und den Petrus zu ihrem Ober-
haupt erklart: «Du bist Petrus, und auf
diesen Felsen will ich meine Kirche
bauen, und die Pforten der Holle sol-
len sie nicht Uberwaltigen. Ich will dir
des Himmelreiches Schliissel geben
und alles, was du auf Erden binden
wirst, soll auch im Himmel gebunden
sein, und alles, was du auf Erden 16-
sen willst, soll auch im Himmel los
sein.» Diese mythische Vorstellung
setzt einen voraus, der im Besitz der
«Himmelsschliissel» ist; ich werde
darauf zuriickkommen. Historisch wi-
derspricht die Stelle der Erwartung
des Jesus, das Weltende jetzt, sofort
herbeizufihren — fiir die Griindung
einer Kirche besteht da kein Anlass.
Matthaus (18) widerspricht sich auch
selbst: «Was ihr (die Jinger) auf Er-
den binden werdet, soll auch im Him-
mel gebunden sein, und was ihr auf
Erden |6sen werdet, soll auch im Him-
mel los sein». Es besteht keine Rang-
ordnung unter den «Jiingern».

digkeit» ergibt, das Triebziel liber die
Dauer der irdischen Existenz hinaus
zu verlangern. Aber auch der Sozial-
trieb kommt hier zum Zuge, der
Wunsch, liebe Mitmenschen uber den
Tod hinaus zu behalten.
Gefahrlich wird die Sache, wenn die
Hoffnung auf eine jenseitige Welt als
Entschuldigungsgrund fiir jegliche
Verantwortungslosigkeit  gegenuber
der Erde und ihren auf unsere Gnade
angewiesenen Geschopfen benutzt
wird. Das Menschliche am Menschen
ist nicht seine religiose Phantasie, das
Menschliche am Menschen ist sein
Erbarmen. ‘
Adolf Bossart, Rapperswil

Ausserdem existierten die «Zwoélfe»
tiberhaupt nicht. Wir erfahren von
ihnen nichts! Zwolf Namen werden
aufgezahlt — lauter Nullen hinter dem
Einer. Die Zwdlfzahl ist mythisch be-
griindet. Da sind zum Beispiel die
zwolf Stamme Israels, lGiber welche die
«Zwolfe» im Himmelreich «richten»
werden (als ob es «dort» noch Stam-
me gébe!). Im antisemitischen Lukas
gibt es folglich nicht zwolf, sondern 70
(auch 72) «Apostel», fiir die paulini-
sche «Heiden»-Bekehrung der 70 Vol-
ker der Erde. Im jlidischen Tempel
gab es zwdlf Schaubrote fiir die zwolf
Stamme. Das wichtigste mythische
Vorbild aber ist enthalten in den zwdlf
Zeichen des astrologischen «Tierkrei-
ses»; zu diesem gehoéren auch die
zwOlIf Jahresarbeiten des griechischen
Sonnengottes Herakles.

Im christlichen Bewusstsein sind Pau-
lus und Petrus als die beiden «Sau-
len» (brig geblieben. Sie bekampfen
sich. Die Geschichtlichkeit des Si-
mon-Petrus ist bestens im Galaterbrief
des Paulus bezeugt. Paulus be-
schimpft den Petrus als einen der «fal-
schen Brider» und «Hunde», die sein
Heidenchristentum stéren, weil sie an
ihrem jidischen Messias Jesus und
seinen Versprechungen festhalten.
Das nimmt ihm Paulus natirlich
schwer Ubel. Er klagt ihn als einen
«Heuchler» o6ffentlich an: «Wenn du,
der du ein Jude bist, heidnisch lebst
und nicht jidisch, warum zwingst du
denn die Heiden, jldisch zu leben?»
(Gal. 2, 14) Umgekehrt wird im ge-
félschten Petrusbrief aus dem zweiten

19



	Vom Sinn des Sterbens

